### DIPARTIMENTO DI FILOSOFIA E POLITICA DELL'UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI NAPOLI «L'ORIENTALE»

DIPARTIMENTO DI STUDI UMANISTICI DELL'UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI SALERNO

FIERI-AGLAIA. DIPARTIMENTO DI FILOSOFIA, FILOLOGIA, ARTI, STORIA, CRITICA DEI SAPERI DELL'UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI PALERMO

CORPUS PLUTARCHI MORALIUM fondato da

ITALO GALLO E RENATO LAURENTI diretto da

GENNARO D'IPPOLITO, AMNERIS ROSELLI
PAOLA VOLPE CACCIATORE

### PLUTARCO

# L'ORIGINE DEL FREDDO SE SIA PIÚ UTILE L'ACQUA O IL FUOCO

Introduzione, testo critico, traduzione e commento

a cura di

GENNARO D'IPPOLITO E GIANFRANCO NUZZO

M. D'AURIA EDITORE

Volume pubblicato con i contributi del Dipartimento di Studi Umanistici dell'Università degli Studi di Salerno, del Dipartimento di Filosofia e Politica dell'Università degli Studi di Napoli - «L'Orientale» e di FIERIAGLAIA. Dipartimento di Filosofia, Filologia, Arti, Storia, Critica dei Saperi dell'Università degli Studi di Palermo.

In conformità alle norme del Corpus Plutarchi Moralium, il volume è stato sottoposto alla revisione di Franco Ferrari e Paola Volpe Cacciatore.

Sono curati da Gennaro D'Ippolito la Introduzione generale, il Conspectus siglorum et compendiorum, i Riferimenti bibliografici, i testi critici, gli apparati, le note di critica testuale, da Gianfranco Nuzzo le introduzioni alle due opere, i sommari, le traduzioni, i commenti, gli indici.

ISBN 978-88-7092-338-4

© 2012 M. D'AURIA EDITORE Calata Trinità Maggiore 52 - 53, 80134 Napoli Tel. 081.5518963 - Fax 081.19577695 www.dauria.it info@dauria.it

### INTRODUZIONE GENERALE

## 1. De primo frigido e Aquane an ignis sit utilior: le ragioni di un abbinamento

Riunire in un solo volume i due lavori plutarchei obbedisce ad una ragione pratica. Aquane an ignis è un testo di appena 13 paragrafi, forse mutilo di una parte finale, e dunque troppo breve per farne un volume indipendente. L'abbinamento al De primo frigido si regge essenzialmente su un motivo tradizionale, e cioè la collocazione in successione di entrambi i testi in tutte le edizioni a partire da quella dello Stephanus del 1572 (rispettivamente coi numeri 61 e 62), ma anche sulla immediata percezione che nell'una e nell'altra opera si tratti una materia affine, naturalistica. Riguardo a questo secondo punto, però, Konrat Ziegler¹ colloca il De primo frigido fra gli "Scritti di storia naturale" e invece Aquane an ignis fra gli "Scritti retorico-epidittici", mentre Italo Gallo<sup>2</sup>, sostanzialmente con lui d'accordo, parla nel primo caso di "trattato", nel secondo di "esercitazione retorico-epidittica". In realtà, anche sul piano formale, come verrà chiarito nel successivo paragrafo, le due opere possono accomunarsi, giacché si tratta in entrambi i casi di conferenza, anche se di tipo diverso: il De primo frigido è una conferenza di tipo filosofico, Aquane an ignis una conferenza di tipo retorico, impiantata sul modulo sincritico, qui plateale, come nel Plutarco delle Vite, e tuttavia stilema sempre ricorrente<sup>3</sup>.

### 2. Lingua e stile

Per quanto Platone rimanga un modello anche a livello stilistico, la norma linguistica di Plutarco riposa fondamental-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ziegler 1965, pp. 261 s. e 116 s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gallo 1998/1999, pp. 3525/62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. D'IPPOLITO 1996, pp. 22-24.

mente nella lingua del tempo, cioè la κοινή<sup>4</sup>. Il vecchio giudizio<sup>5</sup> va ribaltato: la lingua di Plutarco non è un atticismo con elevata componente di κοινή, bensí la κοινή con una misurata componente di atticismo.

Naturalmente la stessa lingua e soprattutto il suo uso stilistico non costituiscono un blocco monolitico. In particolare, esistono nel vasto e composito *corpus* plutarcheo varianti di natura linguistico-stilistica, sia lessimorfiche, cioè relative alla forma dell'espressione, sia ilomorfiche, ossia pertinenti alla forma del contenuto<sup>6</sup>.

Sia l'uno sia l'altro ordine di varianti dipendono da una pluralità di fattori. Si parla di varianti diacroniche, dipendenti cioè dalla stessa diacronia<sup>7</sup>, o di varianti diacreniche, che riguardano cioè l'uso di fonti particolari che influenzino il dettato, o di varianti diatematiche, relative cioè agli specifici temi trattati.

Ma le varianti piú consistenti, siano esse lessimorfiche o

<sup>4</sup> Questo è possibile affermarlo con concretezza di prove grazie soprattutto agli studi di Giuseppe Giangrande: fra i tanti cito Giangrande 1992.

<sup>5</sup> Alla base della monografia di WEISSENBERGER 1895/1994 (l'edizione italiana, che l'ha ripresa dopo quasi un secolo, ne ha preso le distanze nella "Premessa" di Italo Gallo, pp. 5-8).

<sup>6</sup> Cf. D'Ippolito 2001 e 2010.

<sup>7</sup> Se è vero che di fronte a una produzione estesa lungo l'arco di vari decenni è lecito presumere che il tempo, in uno con la maturazione dell'autore, determini in qualche misura una evoluzione nella scrittura, tuttavia si è abusato nel dare peso a questo tipo di varianti, che riguardano la giovinezza o la maturità di Plutarco: a parte il fatto che la cronologia delle opere plutarchee, non ostante i diversi criteri sperimentati per accertarla, rimane fondamentalmente irrisolta (ZIEGLER 1965, pp. 92-105; JONES 1966), il Nostro non ha mai rinnegato la retorica, anzi l'ha sempre considerata importante, e la maturazione filosofica lo ha portato solo ad attenuarla, adeguandola piú armonicamente al contenuto, sicché attribuire, come si è fatto (soprattutto KOWALSKI 1918), in base all'impronta retorica l'elaborazione di un'opera agli anni giovanili è sempre un'operazione piuttosto aleatoria.

ilomorfiche, sono quelle diafasiche e diamesiche. Le varianti diafasiche sono quelle dovute alla varietà di generi e sottogeneri, e dei relativi registri espressivi. A queste è di norma connessa, in una maniera che sovente s'intreccia ed è difficile distinguere, la dimensione diamesica, che consiste nella diversità delle situazioni comunicative originarie, o in ogni modo previste dall'autore, e del relativo mezzo espressivo, orale o scritto.

In base alla dimensione diafasica e diamesica possono essere distinte, a grandi linee, quattro modalità testuali: lo "scritto - scritto", che è la modalità di un testo, come la raccolta (di detti, racconti, proverbi, notizie biografico-letterarie), che nasce attraverso la scrittura e da scritto viene fruito ordinariamente mediante una muta consultazione; al polo opposto, qualora si tratti di conferenze, si manifesta la modalità del "parlato - scritto" o, piú precisamente "parlato - scritto fonetizzato", dove bisogna precisare che si tratta pur sempre, da una parte, di un parlato programmato, perciò "pulito", più affine al parlato scenico che al parlato in situazione8, dall'altra, di un parlato che viene poi scritto sulla base di appunti ma che guarda pur sempre a un'ulteriore fruizione aurale attraverso una lettura comunitaria. A tali opposte modalità ne vanno aggiunte due intermedie: quella dello "scritto - scritto fonetizzato", che è la modalità di uno scritto destinato a lettura comunitaria, qual è, per esempio, la narrazione biografica, e quella dello "scritto mimetico - scritto fonetizzato", che comporta cioè una mimesi scritta di parlato, qual è il dialogo, fruita anch'essa attraverso una lettura comunitaria.

Saggi nella forma di "parlato - scritto fonetizzato", ossia trascrizioni e/o rielaborazioni di conferenze, si è arrivato a considerarne trentacinque, vale a dire ben oltre un terzo dei *Moralia*9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. Nencioni 1976, pp. 48-52.

<sup>9</sup> Cosí D'Ippolito 2010, pp. 94-97. 21 erano le conferenze con-

Naturalmente, non tutte le conferenze sono eguali. In Aud. 41D lo stesso Plutarco nomina insieme, evidentemente distinguendole, διαλέξεις e μελέται, le prime, piú impegnate, che rendiamo col termine "conferenza", le seconde, piú leggere, cui molti preferiscono dare il nome specifico di "declamazioni". In realtà, però, nel segno di una costantemente perseguita μετριότης, il Nostro sembra operare una sorta di avvicinamento tra le due forme di discorso pubblico, piú filosofica l'una, prettamente retorica l'altra, mantenendosi ben lontano dalle esercitazioni funamboliche, che pretendono elogiare fumo, polvere o mosche, e invece conservando sempre una certa serietà di ragionamento anche nelle declamazioni, come in Aquane an ignis sit utilior10.

Allo stile dei nostri due testi, in quanto trascrizioni piú o meno rielaborate di conferenze, partecipano elementi che, appunto per la loro funzione di coinvolgimento e di persuasione del pubblico, appaiono esclusivi di testi costruiti direttamente per la comunicazione aurale (o anche di testi nei quali sussiste una imitazione del parlato, cosa che accade nei dialoghi). Sono i connettivi esterni, elementi di coinvolgimento dell'uditorio, fra i quali la deissi, il plurale didattico e le strutture pseudoamebeiche.

A rifocalizzare l'esposizione sui partecipanti all'atto comunicativo servono soprattutto le strutture pseudoamebeiche11, che consistono in domande, alle quali può essere affian-

siderate in D'Ippolito 2001, p. 154; 12 ne aveva considerate La Matina 2000/2001, p. 205/171, ma non era restio ad allargarne il numero.

cato l'uso della seconda persona singolare o plurale. Ne citiamo una molto semplice, che ricorre varie volte nel corpus e anche in Prim. frig. 952D, come τί δὲ τοῦτ ἐστί;

Introduzione generale

Altri elementi hanno la funzione di organizzare la presentazione del testo, e sono i cosiddetti segnali discorsivi, che nel parlato, a garanzia di una piú completa appropriatezza comunicativa, presentano un uso ridondante sia riguardo alla loro frequenza sia riguardo alla loro dimensione, giacché si va da singole parole a intiere frasi o periodi. In relazione alla loro duplice funzione, delimitativa o logico-narrativa, si distinguono in demarcativi e connettivi interni.

I demarcativi sono segnali di delimitazione, forme di apertura, ripresa e cambiamento di discorso.

Un esempio di cambiamento di discorso, presente in Aqu. ign. 958A e non solo:

> 'Απ' ἄλλης ἀρχῆς. Assumiamo un altro punto di partenza.

Talora, come in Prim. frig. 948A, troviamo riuniti un esempio di demarcativo, relativo a un cambiamento di discorso, e uno di connettivo, come il plurale didattico:

> Ει δ' ἀπολειπτέον οὐσίαν ψυχροῦ καὶ θερμοῦ, προάγωμεν έπὶ τὸ έξης τὸν λόγον, ήτις ἐστὶν οὐσία καὶ άρχη καὶ φύσις ψυχρότητος ζητούντες. Messa da parte la questione se il caldo e il freddo siano sostanze, facciamo un passo avanti e indaghiamo su che tipo di sostanza sia la freddezza e su quale ne sia il principio e la natura.

I connettivi interni sono elementi di coesione e articolazione tra le varie parti del testo. A questa categoria, a parte i comuni collegamenti anaforici e cataforici, pertengono le ite-

<sup>10</sup> Immagino che sia questo il motivo per cui i pochi studiosi che si sono occupati di declamazione greca - soprattutto Russell 1983, Swain 1998, CIVILETTI 2002 - hanno quasi del tutto passato sotto silenzio Plutarco.

<sup>11 &</sup>quot;Strutture amebeiche" propone di definirle La Matina 2000/2001, pp. 210/177-178: trattandosi, però, pur sempre di interlocutori fittizi, conviene modificare in parte la sua proposta (D'IPPOLITO 2001, p. 157 e nota 24; D'IPPOLITO 2010, p. 99 e nota 44).

razioni, che si presentano nelle varie forme di isocolia. Comunissima anche nei nostri due testi è la struttura binaria, dicolica, un fenomeno che, se certo si rintraccia sin dagli albori della prosa greca, in Plutarco acquista una fondamentale rilevanza<sup>12</sup>, soprattutto in quelle opere destinate all'audizione.

Un intreccio di stilemi ilomorfici e lessimorfici si lega alla valorizzazione della poesia e dei poetismi, attraverso l'uso di citazioni e di *flosculi*, che conferiscono γλυκύτης alla scrittura<sup>13</sup> e abbondano nei nostri due testi.

Questi, infine, presentano ancora un elemento specifico di fruizione aurale, l'attenzione all'ἀκοή, all'elemento acustico, che implica, tra l'altro, la cura del ritmo nelle clausole<sup>14</sup> e la propensione a evitare lo iato.

### 3. Tradizione manoscritta<sup>15</sup>

Le opere di Plutarco di Cheronea riunite sotto il nome di Moralia hanno di certo avuto una prima pubblicazione separata, come dimostra la frequente menzione – ed è il caso del De primo frigido – di un dedicatario. La loro diffusione, nel mondo greco come a Roma, dev'essere stata abbastanza rapida, se già nel II secolo ne troviamo citate diverse nelle Noctes Atticae di Aulo Gellio, e un secolo dopo negli Stromati e nel Pedagogo di Clemente Alessandrino. Nel IV secolo Ateneo s'ispira al Plutarco delle Quaestiones convivales per i suoi Deipnosofisti, e Porfirio lo cita nel De abstinentia.

Al III o al IV secolo risale una preziosa lista delle opere

di Plutarco nota come Catalogo di Lampria, costituente il catalogo di una biblioteca attribuito a un presunto figlio di Plutarco di tal nome. Vi figurano un gran numero di opere perdute, ma d'altra parte vi è assente anche qualche opera pervenuta sicuramente plutarchea. Dopo gli scritti biografici (nn. 1-41) e le opere in più libri (nn. 42-62) segue la lunga lista delle opere in un solo libro (nn. 63-227), fra le quali, ai numeri 90 e 206, figurano rispettivamente De primo frigido e Aquane an ignis sit utilior. Questa è l'unica citazione antica delle due opere, che non sono presenti in nessuno degli sporadici papiri plutarchei né in successivi autori antichi che citano Plutarco, come gli Estratti di Sopatro di Apamea noti attraverso la Biblioteca di Fozio (cod. 161) o la Preparazione Evangelica di Eusebio di Cesarea o i Saturnali di Macrobio o l'Anthologium di Giovanni Stobeo. Né, per i nostri due scritti, figurano versioni siriache o arabe.

Con l'umanesimo bizantino dei secoli IX e X, i Moralia vengono copiati nella nuova scrittura, la minuscola, che sostituisce l'antica maiuscola. I più antichi manoscritti risalgono ai secoli X-XII: se ne annoverano 16, ma non tutti offrono eguale interesse né per ampiezza di contenuto né per lo stato del testo. Di questi manoscritti più antichi, nessuno dei quali presenta l'insieme dei Moralia, solo uno, il Marcianus Graecus 250 (sigla X) del secolo X, riporta il testo di entrambe le nostre due opere, mentre Aquane an ignis è presente in altri 5 manoscritti, precisamente Vaticanus Barberinianus Graecus 182 (G) tra X e XI secolo, Marcianus Gr. 249 (Y) e Mosquensis Mus. Hist. Syn. Gr. 352 (M) del secolo XI, Vindobonensis phil. Gr. 129 (W) tra XI e XII secolo, Mosquensis Mus. Hist. Syn. Gr. 425 (N) del secolo XII<sup>16</sup>.

Tappa fondamentale nella storia del testo di Plutarco è

<sup>12</sup> Su tale stilema cf. Ambrosini 1991.

<sup>13</sup> Cf. CANNATA FERA 1996; D'IPPOLITO 2000c.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Interessanti notazioni, a tal proposito, in Fernández Delgado 1992, pp. 47-52.

<sup>15</sup> Per un esame completo della storia del testo dei *Moralia* rimando a IRIGOIN 1987 e a GARZYA 1988 (e alla bibliografia ivi citata).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Il codice *Parisinus* 1955 (C) va considerato *recentior* perché *Aquane an ignis* è contenuto nella parte che risale al XIV secolo.

l'edizione completa promossa nell'ultimo decennio del secolo XIII dal monaco erudito Massimo Planude. Per tentare di risalire al testo originale, l'edizione planudea costituisce, piú che un aiuto, un ostacolo, in quanto è difficile accertare se le singole varianti risalgano ai manoscritti consultati o siano congetture del filologo. Per questo si deve cercare, da un lato, di risalire alle fonti manoscritte dell'edizione, dall'altro, di determinare i criteri che mossero Planude allo stabilimento del testo. Uno dei criteri negativi che offre l'edizione riguarda le citazioni, che sono in genere ricondotte al testo originale dell'autore citato e sovente, specie nel caso di versi, inutilmente completate, senza tener conto e della forma mnemonica con cui esse sono richiamate e dei volontari, non rari, adeguamenti al contesto. Il lavoro di Planude si segue attraverso due manoscritti: Ambrosianus C 126 inf. (Gr. 859) (sigla α) di poco anteriore al 1296 e Parisinus Gr. 1671 (A) redatto nel 1296. Il codice α è quello che lo stesso Planude e il suo discepolo Giovanni Zarides copiarono da diversi modelli; il codice A nasce da una revisione attenta del precedente manoscritto ed è frutto del lavoro di un copista, cui il monaco erudito affidò la trascrizione di tutta l'opera di Plutarco, un lavoro che Planude rivide apportando diverse correzioni al testo. Dopo la sua morte (± 1305), tra il 1350 e il 1380 viene prodotto, secondo un modello derivato dalla recensione planudea, il più completo dei manoscritti plutarchei, il Parisinus Gr. 1672 (E).

L'elenco dei codici considerati si può vedere infra, scorrendo il Conspectus siglorum et compendiorum. Giacché la situazione di estrema difformità nella presenza dei singoli testi nei diversi manoscritti permette con sicurezza di affermare che non ci fu all'origine una edizione autorale dell'insieme dei Moralia, anche se blocchi coerenti di opere autorizzano l'originaria pubblicazione di corpora minori, il criterio della selectio, piú che rifarsi alla tradizione vetustior (un solo codice, X, per il De primo frigido, i sei sopra citati per Aquane an ignis), deve affidarsi a un equilibrato iudicium, sulla base di una recensio che per ogni opera specifica non esclude la possibilità di accordare una preferenza a particolari testimoni. anche recentiores.

Introduzione generale

In particolare, per il De primo frigido la migliore tradizione è rappresentata dai codici J e g. Quest'ultimo, il codice Pal. (Vat.) Gr. 170, del secolo XV, mentre parzialmente dipende dal piú antico J, Ambr. 881 del secolo XIII, condividendone varie lezioni uniche, è testimone esclusivo di questo lato della trasmissione per un lungo brano mancante nel codice J (dove sono caduti infatti i fogli 353 e 354 del manoscritto e manca il testo da 946E 7 τῆ δὲ a 951E 5 δεχομένην τὰς) ed è il solo a poter colmare due vaste lacune (948E 5-6 e 951D 5-7) nel resto della tradizione: non è raro il caso che il solo g tramandi lezioni giudicabili come poziori, pur non sempre accettate dagli editori e qui mantenute (cf. per es. 948B 11). La rimanente tradizione comprende due famiglie provenienti da un unico ceppo: il codice più antico, X (Marc. Gr. 250, del secolo XI), cui vanno aggregati i più recenti B ed n, e i codici planudei II (a A E), che distano piú di X da J g ma da soli offrono talora lezioni preferibili.

Il testo di Aquane è invece in più punti problematico. Non ostante lo studio accurato dei manoscritti superstiti effettuato dall'editore Johannes Wegehaupt (che ha individuato tre famiglie, Y,  $\Gamma$  e  $\Pi$ , e tre singoli codici, N, M e h), nessun testimonio emerge quale piú affidabile degli altri.

### 4. Edizioni a stampa e traduzioni

Non esiste un'edizione isolata del De primo frigido, men-

tre Aquane an ignis ha goduto della pregevole edizione di Wegehaupt (1914), frutto della collazione di ben 35 codici.

La prima edizione completa dei Moralia è l'Aldina del 1509. L'edizione che presenta l'ordine delle opere divenuto canonico è quella di Henri Estienne del 1572, mentre ai numeri e ai settori delle pagine (rispettivamente 945E-955C e 955D-958E) della successiva ristampa postuma in due grossi volumi in folio (1599) ci si riferisce ancora oggi per la segmentazione testuale almeno dei Moralia.

Due importanti edizioni vide l'ultimo quarto del 700: quella di Johann Jakob Reiske (1774-1782) e quella di Daniel Albert Wyttenbach (1795).

Seguono, a partire dall'800, le edizioni comprese nelle grandi collezioni. A Frédéric Dübner si deve l'edizione dei Moralia nella "Collection Firmin-Didot" (1839 e 1841). Nella Bibliotheca Teubneriana la prima edizione di tutti i Moralia si deve a Gregorios N. Bernardakis (7 volumi pubblicati dal 1888 al 1896: De primo frigido e Aquane an ignis si collocano rispettivamente alla fine del volume V e all'inizio del VI). Questa edizione venne sostituita da un'altra, dovuta a molti filologi, in volumi pubblicati dal 1925 al 1978 (il De primo frigido è ospitato nel fascicolo 3 del volume V, del 1955; l'Aquane an ignis nel fasc. 1 del volume VI, del 1954: editore di entrambi i testi, Carol Hubert). Nella "Loeb Classical Library" le due opere, edite e tradotte da William C. Helmbold, fanno parte del XII volume dei Moralia, pubblicato nel 1957. La "Collection des Universités de France", che sotto la iniziale direzione di Jean Defradas iniziò nel 1963 la stampa delle plutarchee Oeuvres morales, non le ha ancora pubblicate.

Sia il De primo frigido sia l'Aquane an ignis, nell'ambito di versioni complete di Plutarco, hanno goduto, in ordine di

tempo, di traduzioni latine<sup>17</sup>, francesi<sup>18</sup>, italiane<sup>19</sup>, tedesche<sup>20</sup>. inglesi<sup>21</sup> e spagnole<sup>22</sup>. Le traduzioni italiane sono oggi superate, soprattutto perché scritte in una lingua ferma a quattro secoli fa.

### 5. Criteri editoriali

Introduzione generale

Per il testo ho assunto come punto di partenza quello stabilito da Carol Hubert, discostandomene tuttavia in 84 casi (38 per il De primo frigido, 46 per l'Aquane an ignis). Il criterio che mi ha guidato è stato quello di una maggiore aderenza alla tradizione manoscritta, il cui testo va rispettato, a mio parere, tutte le volte che offre un senso (senza cedere alla tentazione di migliorare l'autore) o nei casi di unicismi (che, come hanno fatto i copisti, van rispettati, pena il rischio di perderli definitivamente, senza erigere a criterio assoluto il cosiddetto usus scribendi dell'autore, che può anche permettersi deroghe) ovvero nel caso delle citazioni (che non vanno modificate o 'completate' sulla base del testo originale, come piú volte accadde a Planude)23.

<sup>17</sup> XYLANDER 1570 (trad. di riferimento, ristampata anche nelle ediz. Reiske, Wyttenbach e Dübner). Traduzioni latine precedenti e meno apprezzate sono, per il De primo frigido, quelle di Adrien Turnèbe (Turnebus 1552; riprodotta nell'ediz. Stephanus 1572), per l'Aquane, quelle, contenute in raccolte parziali, di Gilbert de Longueil (Longolius: Köln 1542) e di Johann Haynpol (Cornarius: Basel 1555).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Amyot 1572, Ricard 1844, Bétolaud 1870.

<sup>19</sup> GRAZIJ 1598/1829 (De primo frigido), GANDINO 1598/1829 (Aqua-

<sup>20</sup> KALTWASSER 1797.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> GOODWIN /FETHERSTON 1874, HELMBOLD 1957.

<sup>22</sup> RAMÓN PALERM 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Circa i criteri ecdotici da applicare a Plutarco mi sento di condividere appieno quelli esposti da GALLO 1992/1999 e da GIANGRANDE 1988 e 1992.

Per agevolare il confronto ritengo opportuno offrire un elenco delle divergenze dei nostri testi da quelli di Hubert, di Helmbold e, riguardo solo all'*Aquane*, di Wegehaupt.

|                  | Helmbold | πρώτως  | αρα<br>ἀπιούσ' δλη           | στερήσεις ούσας |           | θάνατος; |         | ἀντεξίσταται   | 1      | άχρι   |       | γυμνών             | άλλ' ύπαρκτή  |        | tῷ     | προσεμπίπτειν | τήν γούν άρχήν | έστίας  | έπ' ὄμβρφ | ούσίαν |        |
|------------------|----------|---------|------------------------------|-----------------|-----------|----------|---------|----------------|--------|--------|-------|--------------------|---------------|--------|--------|---------------|----------------|---------|-----------|--------|--------|
| De primo frigido | Hubert   | πρώτως  | ī                            |                 | στέρησις; |          | πέφυκε; |                | έστιν  |        | Èἀv   |                    |               | Eotiv  |        |               |                | έστίας  | έπ' ὄμβρφ |        | βαθεί' |
|                  | nos      | πρώτου  | αρα<br><i>ἀ</i> πιούσα πολλή | στερήσεις       | στέρησις. | θάνατος  | πέφυκε. | άντεξανίσταται | έστὶν  | ğχρις  | KŒV.  | γυμνών και ανόπλων | άλλά φθαρτική | έστιν  | καί τῷ | προσπίπτειν   | την άρχην      | 'Eorias | έπομβροι  | aitíav | βαθύς  |
|                  |          | Titulus | 945E 1<br>946A 3             | 946A 11         | 946B 2    | 946B 4   | 946B8   | 946D 12        | 946E 1 | 946E 1 | 947A9 | 947A 11            | 947D7         | 947E 1 | 947F7  | 948A 8-9      | 948B 4         | 948B 5  | 948B 11   | 948D 3 | 948E3  |

|            | nos                        | Hubert                 | Helmbold             |
|------------|----------------------------|------------------------|----------------------|
| 948E 9     | πάσι                       | πάσα                   | πάσα                 |
| 948E 12    | καλείται                   | τκαλείται              | KVIJKÌC              |
| 948F4      | ούτος                      |                        | ούτως                |
| 948F5      | Τάρταρον                   | Τάρταρά τ'             | a.                   |
| 949A 2-3   | Θνήσκει γάρ και            | θνήσκει και            |                      |
| 949 A 6-7  | κνίσ' άντιλακτίζοισα       | κνισάντι λακτίζοισα    | κνισάντι λακτίζοισα  |
| 949A 9-10  | και γνοφώδη                | [καὶ] γνοφώδη          | γνοφάδη              |
| 949A 11    | περιχεομένων ψυχρών        | περιχεαμένων ψυχρόν    | περιχεαμένων ψυχρόν  |
| 949B 11    | Nótos                      | νότος                  | νότος                |
| 949B 11    | Βορέην                     | βορέην                 | βορέην               |
| 949B 11    | νείψει                     | νίψει                  | νίψει                |
| 949C 5     | μόνου                      |                        | uèv oò               |
| 949E 11    | όπότε                      |                        | όι τε                |
| 950B 5     | τήν γαλήνην                |                        | γαλήνην              |
| 950E 14    | τή ἐτέρη                   | θήτέρη                 | τήτέρη               |
| 950F6      | παράνομον                  |                        | παρά νόμον           |
| 951A 1     | δς τούναντίως              | τίον ώς                | δς τούναντίον        |
| 951A3      | άπαν                       | del tò                 |                      |
| 951A 12    | ύδωρ                       | <τὸ> ὕδωρ              | τὸ ὕδωρ              |
| 951B 8-9   | ή κάτω πύκνωσις καὶ        | τὰς κάτω πυκνώσεις καὶ | 1000 November   1000 |
|            | [σύστασις                  | συστάσεις              |                      |
| 951D 4     | ovenc                      |                        | οὐσίας               |
| 951D 7     | εί δε πάσχει               |                        | ει δε πάσχειν        |
| 951D 15-16 | 951D 15-16 παρεμπλεκομένην |                        | παραπλεκομένην       |

|            | nos                  | Hubert                   | Helmbold                |
|------------|----------------------|--------------------------|-------------------------|
| F10-952A 1 | "Ομηρος είπών        |                          | "Opmpos                 |
| 952A 2     | ψυχρού               | ψυχρή <πνέει>            | ψυχρή πνέει             |
| 952A 7     | σύνεγγυς             |                          | συγγενείς               |
| 952A 11    | φηγνύειν             | 2                        | ρηγνύναι                |
|            | έστίν                |                          | · L.                    |
|            | πιέζον               | 2.                       | πήττον                  |
| 952C8      | δὲ                   |                          | Sh                      |
|            | Έπειδή και           |                          | έπειδή γάρ              |
| 952D 7     | πρώτως               | πρώτως <είναι καὶ ψυχρὸν | πρώτως είναι και ψυχρόν |
|            |                      | [πρώτως>                 | ξωτφάμ]                 |
| 952E 12    | 101                  |                          | 7E .                    |
| 952F 9     | νφ,                  | [, 49,]                  | π                       |
| 953A3      | Έρεβος               | έρεβος                   | έρεβος                  |
| 953A 4     | Νύκτα                | νύκτα                    | νύκτα                   |
| 953A5      | Inis                 | yıjs                     | yîjs                    |
| 953C4      | τὸ πυκνὸν τὸ μόνιμον |                          | τὸ μόνιμον τὸ πυκνὸν    |
| 953E3      | ἀγνωσίαν             |                          | ἀλλοίωσιν               |
| 953F3-4    | έπιμελανθέντων       |                          | έπιμελανθέντα           |
| 954A3      | ἀνάγκη               |                          | άνάγκη και              |
| 954A 5     | φύσει καὶ πρώτως     |                          | πρώτως καὶ φύσει        |
| 954A 7     | ψυχρότερος           | a a                      | ψυχρότερον              |
| 954B 7     | τήν δίαιταν          |                          | δίαιταν                 |
| 954B 9     | φύσει                | <καί> φύσει              |                         |
| 954C 5-6   | દેપ થયો પ્રશે        |                          | ἐν γή                   |

| Helmbold | διὰ τῆς γῆς<br>τὸ περὶ Ταίναρον | .x. ^x                 |                  | >       |                  | προσθιγγάνουσι | άλλουσι     | tτφ     |                             | Helmbold  | Περὶ τοῦ πότερον | χάος  | έκατέροις | πολλάκις   | ğτι δὲ  | ὄντως ἀναγκαῖον | τύχη   |                   |
|----------|---------------------------------|------------------------|------------------|---------|------------------|----------------|-------------|---------|-----------------------------|-----------|------------------|-------|-----------|------------|---------|-----------------|--------|-------------------|
| t        | διαν τή<br>το περ               | ψυχρόν<br>λεπτόν       | 104              | οὐσίαν  |                  | προσθ          | προσβ       | άθανάτφ | sít utilíor                 | Hubert    |                  | χάος  | έκατέροις | πολλά<κις> | ້າກຸຊ   |                 | τέχνη  | †τὸ γεγενήσθαι    |
| Hubert   | περὶ τὸ Τιτάριον                | ϯλεੰιπον               | ζεί<br>†κλίτα    | τούσαν  | [καί] θερμότητος | προσθιγγάνουσι |             |         | Aquane an ignis sit utilior | Wegehaupt |                  | χάος  |           | 2          | έστι δέ | ούτως ἀναγκαιον |        | τὸ †γεγενήσθαι    |
| nos      | διὰ γής<br>τὸ περὶ Τιτάριον     | ψυχρόν ἐστιν<br>λεΐπον | ρεί<br>κάλλιστα  | οὖσαν   | καὶ θερμότητος   | προστυγχάνουσι | προβάλλουσι | θεία    |                             | sou       | Πότερον          | Χάος  | έκάτερος  | πολλά      | Exel    | ώς ἀναγκαῖον    | hάχη   | καὶ τὸ γεγενήσθαι |
|          | 954C 10<br>954C 10-11           | 954D 1<br>954D 9       | 954E 7<br>954F 7 | 954F 11 | 955A 4           | 955A 8         | 92582       | 955B 11 |                             |           | Titulus          | 955E4 | 956E 7    | 956A 5.    | 956A 5  | 956A8           | 956A 9 | 956A 12           |

| Helmbold<br>Προμηθέως<br>πυρός, οὺκ ἄνευ<br>οὐδεν οὐδὲ χερσαῖον<br>ζωῆς                  | τὸ ὅμοιον΄<br>πολλαπλασιαζόμενον<br>εὐδιάθετα<br>τῶν στοιχείων<br>ἂν ἀγριώτατον<br>Τὶ              | έν άλλήλοις<br>διαφορά άπλή<br>γε<br>πνεύματος καὶ πυρός<br>κρατήσαν<br>διακέαν<br>όργώσαν                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Hubert<br>Προμηθέως<br>πυρός, ούκ άνευ<br>ού[δὲ] χερσάον<br>ούκ άθέριον                  | ραγδαΐον<br>τὸ δμοιον,<br>πολλαπλασιαζόμενον<br><&ν> ἀγριώτατον<br>"Η                              | ίξχων<br><εν> άλλήλοις<br>διαφοραί, πλήν<br>γε [φασί]<br>παρά <ιάν> έτέρων<br>πνεύμά <φα>μεν καὶ πῦρ<br><τα> κείμενα<br>ἐγκραθὲν<br>ὀργώντα |
| Wegehaupt Προμηθέως πυρός, σύκ ἄνευ σύδέ<ν ού> χερσαίον σύκ αιθέριον ζωής και αυξανόμενα | ήρᾶον<br>το δμοιον'<br>πολλαπλιασιαζόμενον<br>ἀικέσιμά τε<br><ἀν> άγριώτατον<br>"Η                 | έχον<br>διάφορα πλήν<br>γε [φασί]<br>†πνεθμα μὲν καὶ πθρ†<br>†έκραὸς                                                                        |
| πος Προμηθέως πυρός ἄνευ, οὐκ ἄνευ οὐδὲ χερατίον οὐδ΄ αἰθέριον ζωή                       | ρέον<br>καὶ τὸ δμοιον<br>πολυπλασιαζόμενον<br>ἀκέσιμα<br>εὐαίσθητα<br>στοιχείων<br>ἀγριώτατον<br>Ή | έχων<br>άλλήλους<br>δυάφορα, πλήν<br>γε, φασί,<br>παρ ' έτέρων<br>πνεύμα μέν και πῦρ<br>κείμενα<br>ἐκρυὲν<br>διαχέαν<br>ὀργώντα             |
| 956B 2-3<br>956B 3<br>956C 5<br>956C 6<br>956C 9                                         | 956D 9<br>956E 3-4<br>956E 6<br>956F 2<br>956F 2-3<br>956F 5<br>957A 8                             | 957B 5<br>957B 8<br>957B 8<br>957B 10-11<br>957B 11<br>957B 12<br>957C 4<br>957C 5                                                          |

| ert Helmbold | τὸ ὕδωρ αὐτοτελὲς |                  | α περί τὰ τερεῖ. διόπερ τὰ |          | Sporting Street Control of the Street Contro | ó               |                            | ita innegational |                       | 1           | ώφελιμώτερον |             |            | ν τὸ πολυποίκιλον | ποθ'  | πυρός ἄτοπον | μάλλον κατάθερμον* | κατ' ἄλλο* | πολλάκις δεόμενον   |   |
|--------------|-------------------|------------------|----------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------|------------------|-----------------------|-------------|--------------|-------------|------------|-------------------|-------|--------------|--------------------|------------|---------------------|---|
| Hubert       |                   | ἀπ[εχ]όντος δ' ἢ | τερεί μάλιστα περί τὰ      |          | $\langle \dot{\alpha} \rangle \delta i \dot{\alpha}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ώς [tò]         | 63<br>02<br>03             | ψυσικθητότοτο    |                       |             |              | <καθ'> αύτὸ | άψαμένοις  | την ποικιλίαν     | į.    | πυρός        | †καταθέρει         | •          |                     |   |
| Wegehaupt    |                   |                  | τερεί †περί† τά            | [μάλιστα |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | φ <b>ς</b> [tθ] | ἔστι. τοῦ<το> τοῦ<br>[εἶμα | άναισθητότατα    | ή πρός τα †μείζω τῶν† |             |              |             | άψαμένοις  | τήν †πολυτέλειαν† | πoθ'  | πυρός        | †καταθέρει†        | κατ' αὐτό  |                     |   |
| nos          | αὐτοτελὲς         | ἀπέχοντος δὲ καὶ | τερεί' περί τα             | [μάλιστα | διὰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ώς τὸ           | ἔστιν είναι, τούτο         | λναιαθητότερα    | ή πρός τὰ μη ζώ<ντα>  | [τῶν ζώντων | ώφέλιμον     | ούτω        | vuyapévois | την πολυείδειαν   | ποτὲ  | πυρός,       | μάλλον καταθέρει   | καθ' αύτήν | παρέχον πολλάκις μη | 2 |
|              | 957C 10           | 957C 13          | 957D 7                     |          | 957D8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 957E 1          | 957E2                      | 957E 11          | 957F 2-3              |             | 958A 7       | 958A 7      | 958A 10    | 958A 13-B 1       | 958B2 | 958B3        | 958B 6             | 958B6      | 958C 4              |   |

<sup>\*</sup> Va segnalato che le due letture μάλλον καταθέρμον ε κατ' αλλο fanno parte di un periodo (καὶ - διέφερε) che Helmbold trasferisce indietro in 958A (cf. Appar).

| Helmbold  | ош.**      | 38      |         | τὸ ἐκ                                                                                                   | είποιμ' ὅτι      |         | έγρηγορέναι ἄν εἴη  | δὲν ἦν |                      | πολλαπλασιάζει  |          | έκάστη           | ούκ ἂν   | λυσιτελέστατον | κατ' αύτὴν | οα     |
|-----------|------------|---------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------|---------------------|--------|----------------------|-----------------|----------|------------------|----------|----------------|------------|--------|
|           | om.        |         |         | 10                                                                                                      | हॉज.             |         | έγρ                 | တ်ဝ    |                      | $\pi o \lambda$ |          | έκά              | oùk      | Ync            | KOT        | ούσα   |
| Hubert    | [πολλάκις] | <0t> tò | τμάλλον | <to>&lt; &lt; &lt;</to> | είποιμι †διόπερ  | σκότος  | ἐγρήγορεν ἀεὶ       |        | <πρός> ήμέραν νυκτός | πολλαπλασιάζει  | v        | κρατίστη         | ούκ ἂν   | λυσιτελέστατον |            |        |
| Wegehaupt | [πολλάκις] |         |         |                                                                                                         | είποιμι †διόπερ† | σκότος  | ἐγρήγορεν ἀεὶ       | 30     | <πρός> ήμέραν νυκτός | πολλαπλασιάζει  | πλείστου | †κράσις τής†     | oùk ữv   | λυσιτελέστατον | κατ' αύτήν | ούσα   |
| sou       | πολλάκις   | τὸ      | μάλλον  | èк                                                                                                      | είποιμι διότι    | σκότος. | <τις> ἐγρήγορεν ἀεὶ | ούδὲν  | ήμέρας και νυκτός    | πολυπλασιάζει   | πλείστον | κράσις <έκάσ>της | τοῦτ' ἄν | λυσιτελέστερον | καθ' αύτὴν | ဝပီဇα; |
| a.        | 958C 5     | 958C8   | 958C 10 | 958C 11                                                                                                 | 958D 6           | 958D 6  | 958D 6              | 958D7  | 958D 9               | 958D 11         | 958D 13  | 958D 13-E1       | 958E2    | 958 E 2-3      | 958E 4     | 958E8  |

<sup>\*\*</sup> Va segnalato che la parola espunta fa parte di un periodo (toûto – δεîtαι) che Helmond trasferisce indietro in 958B (cf. Appar).

Per quel che riguarda l'elisione, giacché "dall'usus scribendi nei codici non si possono trarre norme per decidere se Plutarco accettava o non accettava lo iato"<sup>24</sup>, mi sono attenuto convenzionalmente al criterio piú comune seguito dai moderni editori, quello di adottarla qualora non comporti emendamenti testuali (anche nella convinzione che l'oratore fosse portato a introdurla in ogni caso nella pronuncia).

Per chiarezza, vista la segmentazione imprecisa nelle edizioni standard<sup>25</sup>, ho segnalato con una linea verticale non solo l'inizio delle pagine nell'edizione dello Stephanus, ma anche i 6 settori (da A ad F).

L'apparato critico posto in calce al testo è di tipo positivo, e registra le varianti più importanti dei codici e le congetture moderne, riportando anche le opzioni dei precedenti editori. Delle due opere, *Aquane an ignis* si presenta in condizioni precarie, tanto da far pensare a un testo non rifinito o addirittura incompiuto e ad una pubblicazione postuma: per questo l'apparato delle varianti, pur nella ricerca di una opportuna concisione, si presenta molto più denso<sup>26</sup>.

Infine, i nomi greci vengono tradotti in forma fonetica e non etimologica (per es. Caos, non Chaos, o Estia, non Hestia).

### CONSPECTUS SIGLORUM ET COMPENDIORUM<sup>27</sup>

### a) Sigla codicum in apparatibus laudatorum

| Α            | Parisinus Gr. 1671                         | a. 1296             |
|--------------|--------------------------------------------|---------------------|
| В            | Parisinus 1675                             | ca. 1430            |
| C            | Parisinus 1955                             | s. $XI^{II}$        |
| E            | Parisinus 1672                             | ca. 1350-1380       |
| G            | Vaticanus Barberinianus Gr. 182            | s. X ex.            |
| J            | Ambrosianus 881                            | s. XIII             |
| M            | Mosquensis Mus. Hist. Syn. Gr. 352         | s. XI               |
| N            | Mosquensis Mus. Hist. Syn. Gr. 425         | s. XII              |
| O            | Ambrosianus 528: pars I                    | s. XIV              |
| Y            | Marcianus Gr. 249                          | s. XI               |
| W            | Vindobonensis phil. Gr. 129                | s. XII              |
| $\mathbf{X}$ | Marcianus Gr. 250                          | s. X ex.            |
| Z            | Marcianus 511                              | s. XIV              |
| a            | Ambrosianus 689                            | s. XV               |
| b            | Bruxellensis 18967                         | ca. 1330            |
| c            | Vaticanus Gr. 2231                         | s. XIV              |
| g            | Palatinus (Vaticanus) 170                  | s. XV               |
| h            | Harleianus (Londinensis) 5612              | s. XV               |
| i            | Laurentianus 56, 4                         | s. XV               |
| j            | Oxoniensis Collegii Novi 273               | s. XV               |
| n            | [Neapolitanus 350 III E 28] + Vaticanus 16 | 576 s. XV           |
| v            | Vindobonensis phil. Gr. 46                 | s. XV <sup>II</sup> |
| α            | Ambrosianus Gr. 859                        | paulo ante a. 1296  |
| β            | Vaticanus Gr. 1013                         | s. XIV              |
| γ            | Vaticanus Gr. 139                          | s. XIII             |
| δ            | Vaticanus reg. 80                          | s. XV               |
| κ            | Laurentianus                               | s. XIV              |
|              |                                            |                     |

 $<sup>^{27}</sup>$  L'elenco riguarda codici e contributi pertinenti alle opere considerate nel complesso o singolarmente. Al principio degli Apparati verranno ripetute le sigle dei codici rispettivi. Le sigle sono le stesse adottate da Hubert tranne che per il gruppo di codici Y (in carattere greco), da noi indicate con  $\Psi$ , per distinguerlo dalla sigla del codice singolo Y (in carattere latino).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Barigazzi 1992, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> D'IPPOLITO 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ZIEGLER 1965 (pp. 116-117, nota 31) giudica "esagerato" l'apparato critico dell'edizione Wegehaupt.

a. 1455 Marcianus Gr. 248 a. 1402 Urbinas Gr. 100 s. XIV Vaticanus Urbinas Gr. 98 b) Sigla codicum cognatione quadam conexorum = X v GΘ = b.a= Codices Planudei (α A E ξ) = CYJWc $\Omega$  = Codices omnes = Codices omnes praeter citatos c) Plutarchi editores in apparatibus laudati = Plutarchi Opuscula, cur. D. Doucas, Venetiis 1509, Aldo Ald. Manuzio editore. = adnot, in exemplari editionis Aldinae Hamburgensi. Ald.1 = G.N. Bernardakis, Plutarchi Chaeronensis Moralia, Be. Lipsiae, V, 1893, pp. 473-499 (De primo frigido), VI, 1895, pp. 1-10 (Aquane an ignis sit utilior). = DÜBNER 1841 (cf. infra, "Riferim. bibl."). Dü. = consensus editorum recentiorum (Rei., Wy., Dü., Be., edd. We., Hu., He.) praeter laudatos. = Helmbold 1957 (cf. infra, "Riferim. bibl."). He. = HUBERT 1959 e 1960 (cf. infra, "Riferim. bibl."). Hu. = I.I. Reiske, Plutarchi Chaeronensis, quae supersunt, om-Rei. nia, IX, Lipsiae 1778, pp. 727-760 (De primo frigido), 761-774 (Aquane an ignis sit utilior). Steph. = H. Stephanus (Estienne), Plutarchi operum omnium editio Graeca, Genevae 1572. = WEGEHAUPT 1911 (cf. infra, "Riferim. bibl."). We. = Wyttenbach 1797/1830 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

d) Viri docti in apparatibus laudati

Adl. = M. Adler, Zu Plutarchs Moralia, «WS» 31, 1909, pp. 305-309.

Am. = Amyor 1572 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Be. 1 = G.N. Bernardakis, adnot. in ed.

Be.<sup>2</sup> = G.N. Bernardakis, Πλουτάρχεια, «Epeteris Panepistem. Athen.» 9, 1913, pp. 65-78.

Bens. = Benseler, 1841 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Cast. = L. Castiglioni, Osservazioni critiche agli scritti morali di Plutarco, «RIL» 64 (1931), pp. 879-909.

Cast. = Castiglioni 1957 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Chatz. = G.N. Chatzidakis, Βιβλιοκρισία (iudicium de editione a Bernardakis confecta), «'Αθηνά» 13, 1901, pp. 462-712.

Col. = A. Colonna, Iudicium de editione a Hubert confecta, «Riv. di Filol.» 1956, pp. 415-417.

Crön. = W. Crönert, adnot. in marg. editionis Moralium a Bernardakis confectae.

Doe. = DOEHNER 1858 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Emp. = A. Emperius, Opuscula philologica et historica ed. F.G. Schneidewin, Gottingae 1847.

Ha. = HARTMAN 1916 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

He.1 = W. C. Helmbold, adnot. in ed.

Herw. = H. van Herwerden, Novae curae criticae Moralium Plutarchi (ed. Bern.), «Mn» n.s. 37, 1909, pp. 202-223.

Hiller = Anthologia lyrica, sive lyricorum Graecorum veterum praeter Pindarum reliquiae potiores, post Th. Bergkium quartum ed. E. Hiller, Lipsiae 1890.

Hu.1 = C. Hubert, adnot. in ed.

Iannot. = Iannotius (G. Manetti), adnot. in marg. ed. Aldinae.

Kron. = A.J. Kronenberg, «Mn» n.s. 52, 1924, pp. 61-112.

Kron.<sup>1</sup> = A.J. Kronenberg, «Mn» ser. 3<sup>a</sup> 10, 1942, pp. 33-47.

Leon. = N. Leonicus Thomaeus, adnot. in marg. ed. Aldinae.

Madv. = I.N. Madvig. Adversaria critica ad scriptores Graecos, Hafniae 1871.

Mar. = MARCOVICH 1972 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Mez. = Meziriacus (C.G. Bachet de Méziriac), adnot. in marg. ed. Moralium Henr. Stephani (Genevae 1572).

Mil. = MILAZZO 2009 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Nab. = S.A. Naber, Observationes miscellaneae ad Plutarchi

Moralia, «Mn» n.s. 28, 1900, pp. 329-364.

Papab. = G.A. Papabasileios, Κριτικαὶ παρατηρήσεις εἰς Πλουτάρχου τὰ Ἡθικά (Ἔκδ. Γρηγορίου Ν. Βερναρδάκη), «᾿Αθηνᾶ» 10, 1898, pp. 167-242.

Paton = W. R. Paton emend. apud We. laud.

Patz. = H. Patzig, Quaestiones Plutarcheae, diss. Berlin 1876. Post = L.A. Post, The Loeb Classical Library in 1954, «CW» 48, 1955, pp. 186-187.

Rei.1 = I.I. Reiske, adnot. in ed.

Sandb. = Sandbach 1939 (cf. infra, "Riferim. bibl.").

Schnw. = Delectus poesis Graecorum elegiacae, iambicae, melicae, ed. F.G. Schneidewin, II, Gottingae 1839.

Schultz = H. Schultz, Zu Plutarchs Moralia, «Hermes» 46, 1911, pp. 632-633.

Si. = W. Sieveking emend. apud Hu. laud.

Steph. = H. Stephanus (H. Estienne), adnot. in appendice ed. Moralium Francofurti 1599.

Turn. = Turnebus (A. Turnèbe), emend. in appendice ed. Moralium Francofurti 1599.

We.1 = H. Wegehaupt, adnot. in ed.

Wil. = U. von Wilamowitz, Animadv. in vol. V Be. exemplari a Wil. adhibito.

Wy.1 = D. Wyttenbach, adnot. in ed.

Xy. = G. Xylander (W. Holtzmann), adnot. in appendice ed. Moralium Francofurti 1599.

### e) Alia compendia

ac = ante correcturam

add = addidit

coll. = collato, collatis

def. = defendit del. = delevit

dub. = dubitans

lac. 2 litt. = lacuna 2 litterarum

mg = in margine

om. = omisit / omiserunt

pc = post correcturam
probab. = probabiliter
ras = in rasura
recc. = recentiores
sc = supra correcturam

ss = suprascripsit suppl. = supplevit

f) Compendia et nomina quae in commentationibus leguntur

Calame = Alcman, Fragmenta ed., vetera testimonia coll. C.

Calame, Romae 1983.

CPG = Corpus Paroemiographorum Graecorum, edd. E.

Leutsch - F.G. Schneidewin, Gottingae 1839-1851.

Degani = Hipponax, Testimonia et fragmenta ed. H. Degani,

Leipzig 1983.

DELG = P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la lan-

gue grecque. Histoire des mots, avec un Supplément sous la dir. de A. Blanc, Ch. de Lamberterie, J.-L.

Perpillou, Paris 19992.

D.-K. = Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch von H. Diels, sechste Auflage von W. Kranz.

I-III. Berlin 1951-1952.

Edelst.-Kidd = Posidonius, edd. L. Edelstein - I.G. Kidd, I (The

Fragments), Cambridge (1972) 19892.

Edmonds I. = M. Edmonds, Lyra Graeca, London 1922.

Fortenb. = Theophrastus of Eresus, Sources for his Life, Writings, Thought and Influence, ed. and transl. by

W. Fortenbaugh, Pamela M. Huby, R. W. Sharples (Greek and Latin) and D. Gutas (Arabic), I (Life, Writings, Various Reports, Logic, Physics, Metaphysics, Theology, Mathematics), Leiden-New York-Köln

1992.

GEW = H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch,

Band II, Heidelberg 1970.

Giann. = Socratis et Socraticorum Reliquiae, collegit, dispo-

suit, apparatibus notisque instruxit G. Giannantoni,

4 voll., Napoli 1990. Helmreich = Galeni De temperamentis libri III, rec. G. Helmreich, Lipsiae 1904. K.-A. = Poetae comici Graeci edd. R. Kassel - C. Austin, 7, Berlin-New York 1989. Kannicht = Tragicorum Graecorum Fragmenta, V, Euripides, ed. R. Kannicht, Göttingen 2004. Keil = M. Valerii Probi In Vergilii Bucolica et Georgica commentarius, ed. H. Keil, Halis 1848. Lenz-Behr = P. Aelii Aristidis Opera quae extant omnia, edd. F.W. Lenz - C.A. Behr, I, fasc. 2-3, Lugduni Batavorum 1978. = Galenus, Scripta minora 1, ed. I. Marquardt, Leipzig Marquardt Morani = Nemesii Emeseni De natura hominis ed. M. Morani, Leipzig 1978. Patillon = Aelius Theon, Progymnasmata, texte ét. et trad. par M. Patillon, avec l'assistance, pour l'Arménien, de G. Bolognesi, Paris 1997. Pfeiffer = Callimachus, ed. R. Pfeiffer, I (Fragmenta), Oxford **PhMGM** = Physici et Medici Graeci Minores, ed. I.L. Ideler, I, Berolini 1841. PMG= Poetae Melici Graeci, ed. P. L. Page, Oxford 1962. Rabe = Aphthonii Progymnasmata, ed. H. Rabe, Leipzig 1926. Radt =Tragicorum Graecorum Fragmenta, III. Aeschylus, ed. S. Radt, Göttingen 1985. RE= Paulys Realencyclopädie der klassischen Altertumwissenschaft, curr. E. Pauly - G. Wissowa - W. Kroll, Stuttgart 1893 -. = Aristotelis qui ferebantur librorum fragmenta coll. Rose V. Rose, Lipsiae 1886. Schneider = Callimachea, ed. O. Schneider, II (Fragmenta), Leipzig 1873. SH= Supplementum Hellenisticum, edd. H. Lloyd-Jones

= Tragicorum Graecorum Fragmenta, I, ed. B. Snell, Snell Göttingen 1971. = Stoicorum Veterum Fragmenta, coll. I. ab Arnim, SVF Lipsiae 1905. = Sappho et Alcaeus, Fragmenta, ed. Eva-Maria Voigt Voigt, Amsterdam 1971. = Ioannis Stobaei Anthologium. Volumen primum Wachsmuth Anthologii librum primum a C. Wachsmuth editum continens, Berolini 1884. = Die Schule des Aristoteles, Texte und Kommen-Wehrli tare hrsg. von F. Wehrli, V, Straton von Lampsakos, Basel-Stuttgart (1902) 19692. = Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum cantati, ed. West M.L. West, I, Oxonii (1971) 19892.

- P. Parsons, Berlin-New York 1893.

### RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI28

- Adriani 1829 = Opuscoli di Plutarco volgarizzati da M. Adriani nuovamente confrontati col testo e illustrati con note da F. Ambrosoli, V. Milano.
- AMATO JULIEN 2005 = Favorinos d'Arles, Oeuvres, I. Introduction générale. Témoignages, Discours aux Corinthiens, Sur la fortune, Texte établi et commenté par E. AMATO, traduit par YVETTE JULIEN, Paris.
- Ambrosini 1991 = R. Ambrosini, Funzione espressiva della sintassi nella lingua di Plutarco, in G. D'Ippolito I. Gallo (edd.) 1991, pp. 9-18.
- AMYOT 1572 = Les Oeuvres Morales et meslées de Plutarque. Translatées par M.J. AMYOT, Paris.
- Andò 2004 = Valeria Andò, La ricezione ippocratica in Plutarco, in Gallo (ed.) 2004, pp. 159-183.
- Babut 2003 = D. Babut, *Plutarque et le Stoïcisme*, Paris 1969; *Plutarco e lo Stoicismo*. Presentazione di R. Radice. Ediz. it. a cura di A. Bellanti, Milano.
- Baldassarri 2000 = M. Baldassarri, Osservazioni sulla struttura del periodo e sulla costruzione ritmica del discorso nei Moralia di Plutarco, in L. Van der Stockt 2000, pp. 1-13.
- BARIGAZZI 1966 = A. BARIGAZZI (ed.), Favorino di Arelate. Opere, Firenze.
- BARIGAZZI 1992 = A. BARIGAZZI, Il «Corpus Plutarchi Moralium»: riflessioni e proposte, in Gallo - Laurenti (edd.) 1992, pp. 47-57.
- Barigazzi 1993 = A. Barigazzi, *Plutarco. Se la virtù si debba insegna*re, testo critico, introduzione, traduzione e commento a c. di A. B., Napoli.
- Battegazzore 1992 = A. M. Battegazzore, L'atteggiamento di Plutarco verso le scienze, in Gallo (ed.) 1992a, pp. 19-59.
- Benseler 1841 = G. E. Benseler, De hiatu in oratoribus Atticis et historicis Graecis libri duo, Freiberg.
- <sup>28</sup> L'elenco riguarda tutte le opere citate nelle tre Introduzioni e nei due Commenti.

- BÉTOLAUD 1870 = V. BÉTOLAUD, Oeuvres complètes de Plutarque Oeuvres morales, Paris.
- BOCK 1922 = F. BOCK, Plutarch und die Schrift De educandis pueris, «PhW» 42, coll. 66-71.
- BÖLTE 1931 = V. BÖLTE, in RE IV, coll. 457-463, s. v. Styx.
- BONAZZI 2003 = M. BONAZZI, Academici e Platonici. Il dibattito antico sullo scetticismo di Platone, Milano.
- BONAZZI 2006 = M. BONAZZI, Continuité et rupture entre l'Académie et le platonisme, «Platon» 3, pp. 231-244.
- BOULOGNE 1996 = J. BOULOGNE, *Plutarque et la médecine*, in *ANRW* 2, 37, 3, pp. 2762-2792.
- Bowie 1997 = E. L. Bowie, *Plutarch's Citations of Early Elegiac and Iambic Poetry*, in Schrader Ramón Vela (edd.) 1977, pp. 99-108.
- Boys-Stones 1997 = G. Boys-Stones, Plutarch on the Probable Principle of Cold: Epistemology and the de primo frigido, «CQ» n.s. 47, pp. 227-238.
- Brenk 1990 = F. E. Brenk, I veri demoni greci 'nella nebbia ammantellati'. Esiodo e Plutarco, in Corsini Costa (edd.) 1990, pp. 23-26.
- Brokate 1913 = C. Brokate, De aliquot Plutarchi libellis, Diss. Göttingen.
- Cambiano 1971 = G. Cambiano, Platone e le tecniche, Bari.
- CAMBIANO (ed.) 1986 = G. CAMBIANO (ed.), Storiografia e dossografia nella filosofia antica, Torino.
- Cammarota 2000 = Maria Rubina Cammarota, La tradizione retorica in tre declamazioni di Plutarco: De Alexandri fortuna aut virtute, De fortuna Romanorum, De gloria Atheniensium, in Van der Stockt 2000, pp. 69-86.
- CANDAU MORÓN GONZÁLEZ PONCE CHÁVEZ REINO (edd.) 2011 = J.

  M. CANDAU MORÓN F. J. GONZÁLEZ PONCE A. L. CHÁVEZ
  REINO (edd.), *Plutarco Transmisor*. Actas del X Simposio
  Internacional de l'IPS (Sevilla, 12-14 novembre 2009), Sevilla.
- CANNATÀ FERA 1992 = MARIA CANNATÀ FERA, Il Pindaro di Plutarco, Messina.
- Cannatà Fera 1996 = Maria Cannatà Fera, Plutarco e la parola dei

- poeti, in Fernández Delgado F. Pordomingo Pardo (edd.) 1966, pp. 415-428.
- Casadesús Bordoy 2001 = F. Casadesús Bordoy, La concepción plutarquea de los daímones, in Pérez Jiménez Casadesús Bordoy (edd.) 2001, pp. 23-24.
- CASERTANO 2007 = G. CASERTANO (ed.), Empedocle tra poesia, medicina, filosofia e politica. Atti del Convegno, Napoli, 15-17 dicembre 2005, Napoli.
- CASEVITZ 2002 = Plutarque, Oeuvre morales, tome 15/2, Sur les notions communes contre les Stoiciens, texte ét. par M. CASEVITZ, trad. et comm. par D. BABUT, Paris.
- CASTAGNA 1991 = L. CASTAGNA, *Pindaro in Plutarco*, in D'IPPOLITO GALLO (edd.) 1991, pp. 163-185.
- CASTIGLIONI 1957 = L. CASTIGLIONI, rec. di Plutarchus Moralia 5, 3 recc. et emend. C. Hubert et M. Pohlenz; Addenda ad vol. 6 fasc. 2 adiecit M. Pohlenz. 6, 1 recc. et emend. C. Hubert; 6, 3 recc. et emend. K. Ziegler et M. Pohlenz. Leipzig: Teubner 1955; 1951; 1953, in «Gnomon» 29, pp. 332-337.
- CERRI 2007 = G. CERRI, Livello scientifico e livello mitico nei poemi di Empedocle, in CASERTANO 2007, pp. 122-142.
- CERRI (ed.) 2000 = G. CERRI (ed.), La letteratura pseudepigrafa nella cultura greca e romana. Atti di un Incontro di studi. Napoli, 15-17 gennaio 1998, Napoli (= «A.I.O.N., Sez. Filologico-letteraria» XXII).
- CHRIST (VON) SCHMID 1920<sup>6</sup> = W. VON CHRIST W. SCHMID, Geschichte der griechischen Literatur, II.1, München, pp. 485-534 ("Plutarchos").
- CIVILETTI 2002 = M. CIVILETTI, Meléte: analisi semantica e definizione di un genere, in Lucia Calboli Montefusco (ed.), Papers on Rhetoric IV, Roma, pp. 61-87.
- Consani Mucciante (edd.) 2001 = C. Consani e Luisa Mucciante (edd.), *Norma e variazione nel diasistema greco*. Atti del Quarto Incontro Internazionale di Linguistica Greca (Chieti-Pescara, 30 settembre 2 ottobre 1999), Alessandria.
- CONTE BARCHIESI 1989 = G. B. CONTE A. BARCHIESI, *Imitazione a arte allusiva. Modi e funzioni dell'intertestualità*, in G. CAVAL-

- LO P. FEDELI A. GIARDINA (dirr.), Lo spazio letterario di Roma antica, I, La produzione del testo, Roma, pp. 81-114.
- CORSINI COSTA (edd.) = E. CORSINI E. COSTA (edd.), L'autunno del diavolo. "Diabolos, Dialogos, Daimon". I. (Convegno di Torino 17/21 ottobre 1988), Milano.
- DE CAZANOVE 1986 = O. DE CAZANOVE (ed.), L'association dionysiaque dans les societés anciennes. Actes de la table ronde organisée par l'École française de Rome (Rome 24-25 mai 1984), Paris.
- DE LACY 1953-1954 = Ph.H. DE LACY, Plutarch and the Academic Sceptics, «CJ» 49, pp. 79-85.
- DEL CORNO 1984 = D. DEL CORNO, Qualche nota sopra lo stile di Plutarco nei Moralia, «EClás» 26, pp. 405-410.
- DELLA CORTE 1955 = F. DELLA CORTE, rec. di Plutarchus, *Moralia*, vol. VI, fasc. 1 edidit C. Hubert, «RFIC» 33, pp. 104 s.
- DE WET 1988 = B. X. DE WET, Plutarch's Use of the Poets, «AClass» 31, pp. 13-25.
- DILLON 1999 = J. DILLON, *Plutarch's Debt to Xenocrates*, in Pérez Jiménez (ed.) 1999, pp. 305-312.
- D'IPPOLITO 1991 = G. D'IPPOLITO, Il corpus plutarcheo come macrotesto di un progetto antropologico: modi e funzioni della autotestualità, in G. D'IPPOLITO I. GALLO (edd.) 1991, pp. 9-18.
- D'IPPOLITO 1995 = G. D'IPPOLITO, Segmentazione imprecisa nelle edizioni standard di Plutarco, «Notiziario» (a cura di A. MERIANI), International Plutarch Society, Sezione Italiana Università di Salerno, Centro di Studi Plutarchei, n. 10, Dicembre, p. 3.
- D'IPPOLITO 1996 = G. D'IPPOLITO, Stilemi ilomorfici nel macrotesto plutarcheo, in Fernández Delgado Pordomingo Pardo (edd.) 1996, pp. 17-29.
- D'Ippolito 1997 = G. D'Ippolito, Errori autorali e critica del testo, in U. Criscuolo R. Maisano (edd.), Synodia. Studia humanitatis Antonio Garzya septuagenario ab amicis atque discipulis dicata, Napoli, pp. 265-278.
- D'IPPOLITO 1998 = G. D'IPPOLITO, Plutarco pseudepigrafo, in I. GALLO (ed.) 1998, pp. 29-54.
- D'Ippolito 2000a = G. D'Ippolito, Criteri antichi e criteri moderni

- nella indagine pseudepigrafica, in G. CERRI (ed.) 2000, pp. 291-312.
- D'IPPOLITO 2000b = G. D'IPPOLITO, Generi letterari e problemi pseudepigrafici nel corpus plutarcheo, in GALLO MORESCHINI (edd.) 2000, pp. 335-344.
- D'IPPOLITO 2000c = G. D'IPPOLITO, Plutarco e la retorica dell'intertestualità, in VAN DER STOCKT (ed.) 2000, pp. 543-562.
- D'IPPOLITO 2001 = G. D'IPPOLITO, Varianti diamesiche e diafasiche nella lingua del corpus plutarcheo, in Consani Mucciante (edd.), 2001, pp. 151-161.
- D'Ippolito 2005 = G. D'Ippolito, Callimaco in Plutarco, in Pérez Iménez Titchener (edd.) 2005, pp. 83-99.
- D'Ippolito 2010 = G. D'Ippolito, Norma e variazione nella scrittura plutarchea, in Zanetto Martinelli Tempesta (edd.) 2010, pp. 85-111.
- D'Ippolito 2011 = G. D'Ippolito, *Il Dioniso di Plutarco*, in Candau Morón González Ponce Chávez Reino (edd.) 2011, pp. XX-XX.
- D'Ippolito Gallo (edd.) 1991 = G. D'Ippolito I. Gallo (edd.), Strutture formali dei «Moralia» di Plutarco, Atti del III Convegno Plutarcheo, Palermo 3-5 maggio 1989, Napoli.
- DOEHNER 1858 = T. DOEHNER, Quaestionum Plutarchearum particula altera, Progr. Meißen.
- DONINI 1986 = P. DONINI, Scetticismo accademico. Aristotele e tradizione platonica in Plutarco, in G. Cambiano (ed.) 1986, pp. 205-209.
- DONINI 1992 = P. DONINI, I fondamenti della fisica e la teoria delle cause in Plutarco, in Gallo (ed.) 1992a, pp. 99-120.
- DÜBNER 1841 = F. DÜBNER, Plutarchi scripta moralia, II, Parisiis, pp. 1157-1169 (De primo frigido), 1170-1173 (Aquane an ignis sit utilior).
- DUFF 2000 = T. DUFF, Plutarchan Synkrisis: Comparisons and Contradictions, in Van der Stockt 2000, pp. 141-161
- DURÁN LÓPEZ 2005-2006 = MARÍA DE LOS ÁNGELES DURÁN LÓPEZ, Antilogías sofísticas en Plutarco (Sobre el demon de Sócrates), «Ploutarchos» n.s. 3, pp. 31-62.

- Fantuzzi 1980 = M. Fantuzzi, La contaminazione dei generi letterari nella letteratura greca d'età ellenistica: rifiuto del sistema o evoluzione di un sistema?, «Lingua e stile» 15, pp. 433-450.
- Fernández Delgado 1992 = J. A. Fernández Delgado, El estilo de Plutarco en la historia de la prosa griega, «EClás» 34/2, n. 102, pp. 31-63.
- Fernández Delgado 1996 = J. A. Fernández Delgado, *El sentido del humor en Plutarco*, in Fernández Delgado Pordomingo Pardo (edd.) 1996, pp. 381-403.
- Fernández Delgado Pordomingo Pardo (edd.) 1996 = J. A. Fernández Delgado Francisca Pordomingo Pardo (edd.), Estudios sobre Plutarco: Aspectos formales, Actas del IV Simposio Español sobre Plutarco, Salamanca, 26 a 28 de Mayo de 1994, Madrid.
- FERRARI 1995 = F. FERRARI, Dio, idee e materia. La struttura del cosmo in Plutarco di Cheronea (Strumenti per la ricerca plutarchea, III), Napoli.
- FLACELIÈRE 1987 = R. FLACELIÈRE, Introduction générale, I, Plutarque dans ses «Oeuvres Morales» in Plutarque, Oeuvres Morales, tome I 1, Paris, pp. VII-CCXXVI.
- FOCKE 1923 = F. FOCKE, *Synkrisis*, «Hermes» 58, pp. 327-368.
- Fuhrmann 1964 = F. Fuhrmann, Les images de Plutarque, Paris.
- GALLO 1992/1999 = I. GALLO, Ecdotica e critica testuale nei «Moralia» di Plutarco, in GALLO (ed.) 1992b, pp. 11-37; rist. in GALLO 1999, pp. 125-155.
- Gallo 1996a = I. Gallo, *La polemica antiepicurea nel* De latenter vivendo *di Plutarco*, in Giannantoni Gigante (edd.) 1996, pp. 929-937; rist. in Gallo 1999, pp. 175-184.
- Gallo 1996c = I. Gallo, Strutture letterarie dei Moralia di Plutarco: aspetti e problemi, in Fernández Delgado Pordomingo Pardo (edd.) 1996, pp. 3-16.
- Gallo 1998/1999 = I. Gallo, Forma letteraria nei 'Moralia' di Plutarco. Aspetti e problemi, in ANRW II 34, 4, Berlin New York, pp. 3511-3540; rist. in Gallo 1999, pp. 39-86.
- Gallo 1999 = I. Gallo, *Parerga Plutarchea* (Strumenti per la ricerca plutarchea, IV), Napoli.

- Gallo 2000 = I. Gallo, *I generi letterari nel* corpus *plutarcheo*, in Gallo Moreschini (edd.) 2000, pp. 9-17.
- GALLO (ed.) 1988 = I. GALLO (ed.), Sulla tradizione manoscritta dei «Moralia» di Plutarco. Atti del Convegno salernitano del 4-5 dicembre 1986, Salerno.
- Gallo (ed.) 1992a = I. Gallo (ed.), *Plutarco e le scienze*. Atti del IV Convegno Plutarcheo, Genova Bocca di Magra, 22-25 aprile 1991, Genova.
- GALLO (ed.) 1992b = I. GALLO (ed.), Ricerche plutarchee (Quaderni del Dip. di Scienze dell'Antichità, Univ. di Salerno, 12), Napoli.
- GALLO (ed.) 1996 = I. GALLO (ed.), *Plutarco e la religione*. Atti del VI Convegno plutarcheo, Ravello, 29-31 maggio 1995, Napoli.
- GALLO (ed.) 1998 = I. GALLO (ed.), L'eredità culturale di Plutarco dall'Antichità al Rinascimento. Atti del VII Convegno plutarcheo, Milano -Gargnano, 28-30 maggio 1997, Napoli.
- GALLO (ed.) 2004 = I. GALLO (ed.), *La biblioteca di Plutarco*. Atti del IX Convegno plutarcheo, Pavia, 13-15 giugno 2002, Napoli:
- Gallo Laurenti (edd.) 1992 = I. Gallo R. Laurenti (edd.), I Moralia di Plutarco tra filologia e filosofia, Atti della giornata plutarchea di Napoli. Istituto Suor Orsola Benincasa, 10 aprile 1992 (Strumenti per la ricerca plutarchea, I), Napoli.
- Gallo Moreschini (edd.) 2000 = I. Gallo C. Moreschini (edd.), I generi letterari in Plutarco. Atti dell'VIII Convegno plutarcheo. Pisa, 2-4 giugno 1999, Napoli.
- Gandino 1598 = Opuscoli morali di Plutarco Cheronese ... tradotti in volgare da M. Gandino e da altri letterati, I-II, Venezia.
- GANDINO 1598/1829 = M. GANDINO, Ciò che sia di maggior giovamento l'acqua, ovvero il fuoco, in GANDINO 1598, I, pp. 405-409; rist. in Adriani 1829, V, pp. 405-414.
- García López Calderón Dorda (edd.) 1991 = J. García López -E. Calderón Dorda (edd.), Estudios sobre Plutarco: paisaye y naturaleza. Actas del II Simposio Español sobre Plutarco, Madrid.
- GARCÍA VALDÉS 1991 = M. GARCÍA VALDÉS, Aproximación al pensa-

- miento de Plutarco a través de las explicaciones etimológicas, in GARCÍA LÓPEZ CALDERÓN (edd.) 1991, pp. 37-44.
- GARZYA 1988 = A. GARZYA, La tradizione manoscritta dei «Moralia»: linee generali, in I. GALLO (ed.) 1988, pp. 9-53.
- GEYMONAT 1970 = L. GEYMONAT, Storia del pensiero filosofico e scientífico, I. L'antichità e il Medio Evo, Milano.
- GIANGRANDE 1988 = G. GIANGRANDE, Problemi testuali nei «Moralia», in GALLO (ed.) 1988, pp. 55-101.
- GIANGRANDE 1992 = G. GIANGRANDE, La lingua dei Moralia di Plutarco: normativismo e questioni di metodo, in GALLO LAURENTI (edd.) 1992, pp. 29-46.
- GIANNANTONI GIGANTE (edd.) 1996 = G. GIANNANTONI M. GIGANTE (edd.), Epicureismo greco e romano (Atti del Congresso internazionale, Napoli 19-26 maggio 1993), Napoli.
- GLUCKER 1978 = J. GLUCKER, Antiochus and the late Academy, Göttingen.
- GOFFMAN 1987 = E. GOFFMAN, Forms of Talk, Philadelphia 1981; Forme del parlare, trad. it. di Franca Orletti, Bologna.
- GOODWIN/FETHERSTON 1874 = Plutarch's Morals. Translated from the Greek by several Hands. Corrected and revised by W.W. GOODWIN, Boston 1874, V, pp. 309-330 ("Concerning the first Principle of Cold" by F. FETHERSTON), pp. 331-337 ("Whether Water or Fire be most useful" by F. FETHERSTON).
- Grazij 1598/1829 = G. M. Grazij, *Del freddo principale*, in Gandino 1598, II, pp. 107-113; rist. in Adriani 1829, V, pp. 379-403.
- GRIMAUDO 2004 = SABRINA GRIMAUDO, La medicina ellenistica in Plutarco, in Gallo (ed.) 2004, pp. 417-437.
- Gülich Raible 1977 = Elisabeth Gülich W. Raible, Linguistische Textmodelle. Grundlagen und Möglichkeiten, München.
- GUTHRIE 1987 = W. K. C. GUTHRIE, The Greeks and their Gods, London (1950) 1954<sup>2</sup>; I Greci e i loro dei, trad. it. di GLORIA GERMANI, Bologna.
- HARTMAN 1916 = J. J. HARTMAN, De Plutarcho scriptore et philosopho, Lugduni Batavorum, pp. 563-566 (De primo frigido) e 566-567 (Aquane).
- HELMBOLD 1957 = Plutarch's Moralia XII with an English Translation

- by H. CHERNISS and W. C. HELMBOLD, Cambridge, Mass. -London, pp. 225-285 ("On the Principle of Cold"), pp. 287-307 ("Whether Fire or Water is more Useful").
- HELMBOLD O'NEIL 1959 = W. C. HELMBOLD E. N. O'NEIL, Plutarch's Quotations, Baltimore.
- Hershbell 1971 = J. P. Hershbell, Plutarch as a source for Empedocles re-examined, «AJPh» 92, pp. 156-184.
- Hirsch-Luipold (ed.) 2005 = R. Hirsch-Luipold (ed.), Gott und die Götter bei Plutarch. Götterbilder - Gottesbilder - Weltbilder, Berlin-New York.
- Hirzel 1895 = R. Hirzel, Der Dialog. Ein literarhistorischer Versuch, Leipzig.
- HIRZEL 1912 = R. HIRZEL, Plutarch, Leipzig.
- Hubert 1959 = Plutarchi *Moralia*, vol. VI, fasc. 1, recensuit et emendavit C. Hubert. Additamentum ad editionem correctiorem collegit H. Drexler, Leipzig (1955), pp. 1-10 (*Aquane an ignis sit utilior*) + 195-205 ("Add.").
- Hubert 1960 = Plutarchi *Moralia*, vol. V, fasc. 3, recensuerunt et emendaverunt C. Hubert et M. Pohlenz. Editio altera. Addenda adiecit H. Drexler, Leipzig (1954), pp. 90-114 (*De primo frigido*) + 115-118 ("Add.").
- Humbert 1960<sup>3</sup> = J. Humbert, Syntaxe grecque, Paris.
- IOPPOLO 1993 = Anna Maria IOPPOLO, The Academic position of Favorinus of Arelate, «Phronesis» 38, pp. 182-213.
- IRIGOIN 1987 = J. IRIGOIN, Introduction générale, II, Histoire du texte des "Oeuvres Morales" de Plutarque, in Plutarque, Oeuvres Morales, I 1, Paris, pp. CCXXVII-CCCX.
- JONES 1966 = C. P. JONES, Towards a Chronology of Plutarch's Works, «JRS» 56, pp. 61-74.
- Jufresa Mestre Gómez Gilabert (edd.) 2005 = Montserrat Jufresa - Francesca Mestre - P. Gómez - P. Gilabert (edd.), Plutarc a la seva època: Paideia i societat. Actas del VIII Simposio Internacional de la Sociedad Española de Plutarquistas (Barcelona, 6-8 de Noviembre 2003), Barcelona.
- Kaltwasser 1797 = Plutarchs Moralisch-philosophische Werke. Über-

44

- setst von I. F. S. KALTWASSER, Wien u. Prag.
- Kolfhaus 1907 = Plutarchi de communibus notitiis librum genuinum esse demonstratur, Diss. Marburg.
- Kowalski 1918 = G. Kowalski, De Plutarchi scriptorum iuvenilium colore rhetorico (Archiwum filol. Akad. Umiej. w Krakowie, 2), Cracoviae.
- Krauss 1911 = F. Krauss, Die rhetorischen Schriften Plutarchs und ihre Stellung im Plutarchischen Schriftenkorpus, Diss. München.
- KROLL 1924 = W. KROLL, Studien zum Verständnis der römischen Literatur, Stuttgart.
- LA MATINA 2000/2001 = M. LA MATINA, La conferenza in Plutarco. In: Gallo-Moreschini 2000, pp. 177-216; rist. con minime modifiche in M. La Matina, Il problema del significante. Testi greci fra semiotica e filosofia del linguaggio, Roma, pp. 139-190.
- LASSERRE 1950 = F. LASSERRE, Les Epodes d'Archiloque, Paris.
- Longo 1992 = O. Longo, La teoria plutarchea del «primum frigidum», in Gallo (ed.) 1992a, pp. 225-230.
- LÓPEZ FÉREZ 1990 = J. A. LÓPEZ FÉREZ, *Plutarco y la medicina*, in PÉREZ JIMÉNEZ DEL CERRO CALDERÓN (edd.) 1990, pp. 217-227.
- LÓPEZ FÉREZ 1991 = J. A. LÓPEZ FÉREZ, *El agua en* Moralia *de Plutarco*, in García López Calderón Dorda (edd.) 1991, pp.
  269-280.
- MARCOVICH 1972 = M. MARCOVICH, Textual criticism of Plutarch, Agua an ignis utilior, «Emerita» 40, pp. 157-165.
- Massaro 1996 = D. Massaro, Τὸ θείον e ὁ θεός in Plutarco, in Gallo (ed.) 1996, pp. 337-355.
- MILAZZO 1991 = A. M. MILAZZO, Forme e funzioni retoriche dell'opuscolo «Aqua an ignis sit utilior» attribuito a Plutarco, in D'Ippolito Gallo (edd.) 1991, pp. 419-433.
- MILAZZO 2009 = A. M. MILAZZO, Note critiche al testo di Plutarco. Aqua an ignis utilior, «Lexis» 27, pp. 475-486.
- Montes Cala Sánchez Ortiz de Landaluce Gallé Cejudo (edd.) 1999 = J. G. Montes Cala M. Sánchez Ortiz de Landaluce R. J. Gallé Cejudo (edd.), *Plutarco, Dioniso y el vino*. Actas del VI Simposio Español sobre Plutarco, Cádiz,

- 14-16 de mayo de 1998, Madrid.
- MORESCHINI 1996 = C. MORESCHINI Religione e filosofia in Plutarco, in Gallo (ed.) 1996, pp. 29-48.
- Mossmann (ed.) 1997 = Judith Mossmann (ed.), Plutarch and his Intellectual World, London.
- Nencioni 1976 = G. Nencioni, *Parlato-parlato, parlato-scritto, parlato-recitato,* «Strum. crit.» 10, pp. 1-56.
- Nuzzo 1991 = G. Nuzzo, «La natura del freddo»: struttura e valore nel corpus dei «Moralia», in D'Ippolito Gallo (edd.) 1991, pp. 409-417.
- Opsomer 1988 = J. Opsomer, In Search of the Truth. Academic Tendencies in Middle Platonism, Brussel.
- Opsomer 1997 = J. Opsomer, Favorinus versus Epictetus on the Philosophical Heritage of Plutarch. A Debate on Epistemology, in Mossmann (ed.) 1997, pp. 17-40.
- Pérez Jiménez Del Cerro Calderón (edd.) 1990 = A. Pérez Jiménez G. Del Cerro Calderón (edd.), Estudios sobre Plutarco: obra y tradición. Actas del I Symposion Español sobre Plutarco, Fuengirola 1988, Málaga.
- PÉREZ JIMÉNEZ GARCIA LÓPEZ AGUILAR (edd.) 1999 = A. PÉREZ JIMÉNEZ J. GARCIA LÓPEZ ROSA MARIA AGUILAR (edd.), *Plutarco*, *Platon y Aristoteles*, Actas del V Congreso Internacional de la I.P.S. Madrid Cuenca, 4-7 de Mayo de 1999, Madrid.
- Pérez Jiménez Casadesús Bordoy (edd.) 2001 = A. Pérez Jiménez F. Casadesús Bordoy (edd.), Estudios sobre Plutarco: misticismo y religiones mistericas en la obra de Plutarco. Actas del VII Simposio Español sobre Plutarco, Palma de Mallorca, 2-4 de Noviembre de 2000, Madrid Malaga.
- Pérez Jiménez F. Titchener (edd.) 2005 = A. Pérez Jiménez F. Titchener (edd.), *Valori letterari delle Opere di Plutarco*. Studi offerti al Professore Italo Gallo dall'International Plutarch Society, Malaga Logan.
- Pohlenz 1967 = M. Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen 1959; La Stoa. Storia di un movimento spirituale, ediz. it. a c. di B. Proto, trad. di O. De Gregorio, I-II, Firenze.

46

- RAMÓN PALERM 2002 = Plutarco, Obras Morales y de Costumbres (Moralia) IX (Bibl. Clás. Gredos, 299), Madrid, pp. 199-234 («Sobre el principio del frío»), pp. 235-251 («Sobre si es más útil el agua o el fuego»).
- RAMÓN PALERM 2005 = V. RAMÓN PALERM, El escepticismo académico de Plutarco: Notas sobre el De primo frigido, in Jufresa Mestre Gómez Gilabert (edd.) 2005, pp. 419-424.
- REALE 2004a = G. REALE, Storia della filosofia greca e romana, 6. Scetticismo, eclettismo, neoaristotelismo e neostoicismo, Milano.
- REALE 2004b = G. REALE, Storia della filosofia greca e romana, 9. Assi portanti del pensiero antico e Lessico, Milano.
- REGENBOGEN 1940 = O. REGENBOGEN, Theophrastos, in RE suppl. VII, coll. 1354-1562.
- Reiske 1759 = I.I. Reiske, Animadversionum ad Graecos auctores volumen secundum, quo Lysias et Plutarchi opuscula miscellanea pertractantur, Lipsiae.
- RICARD 1844 = Oeuvres morales de Plutarque, traduites du grec par D. RICARD, Paris, IV pp. 387-408 («De la cause du froid»), pp. 408-417 («Quel est le plus utile, du feu ou de l'eau?»).
- Rose 1886<sup>3</sup> = Aristotelis qui ferebantur librorum fragmenta, ed. V. Rose, Lipsiae.
- Rossi 1971 = L. E. Rossi, I generi letterari e le loro leggi scritte e non scritte nelle letterature classiche, «BICS» 18, pp. 69-94.
- Russell 1968 = D. A. Russell, On reading Plutarch's Moralia, «G&R» 15, pp. 130-146.
- Russell 1973a = D. A. Russell, Plutarch, London.
- Russell 1973b = D. A. Russell, Remarks on Plutarch's De vitando aere alieno, «JHS» 93, pp. 163-171.
- Russell 1983 = D. A. Russell, Greek Declamation, Cambridge.
- SANDBACH 1939 = F. H. SANDBACH, Rhythm and Authenticity in Plutarch's Moralia, «CQ» 3-4, pp. 194-203.
- SANDBACH 1957 = F. H. SANDBACH, rec. di Plutarchi Moralia, vol. V, fasc. 3, ed. K. Hubert et M. Pohlenz, Leipzig 1955, «CR» 7, 1957, pp. 33-35.
- SANDBACH 1969 = F. H. SANDBACH, *Plutarque était-il l'auteur du* De libidine et aegritudine?, «RPh» 43, pp. 211-216.

Schellens 1864 = J. Schellens, De hiatu in Plutarchi Moralibus, Diss. Bonnae.

Riferimenti bibliografici

- Schrader Ramón Vela (edd.) = C. Schrader V. Ramón J. Vela (edd.), *Plutarco y la historia*, Actas del V Simposio Español sobre Plutarco, Zaragoza, 20-22 de Iunio de 1996, Zaragoza.
- Senzasono 1999 = L. Senzasono, *Il concetto di 'potenza' nelle* Nat. Quaest. *di Plutarco* in Pérez Jiménez - García López - Aguilár (edd.) 1999, pp. 657-664.
- Senzasono 2000 = L. Senzasono, L'amplificazione nel De esu carnium, in Van der Stockt (ed.) 2000, pp. 477-491.
- SINTENIS 1845 = C. SINTENIS, De hiatu in Plutarchi vitis parallelis, Progr. Zerbst (rist. in appendice all'editio maior delle Vitae, IV, Leipzig 1846).
- STEFANELLI 2006 = ROSSANA STEFANELLI, Tra morfologia e semantica: ἀεσίφρων, χαλίφρων, μελίφρων, «Quad. del Dipart. di Linguistica Univ. di Firenze» 16, pp. 39-59.
- STROBACH 1997 = ANIKA STROBACH, Plutarch und die Sprachen, Stuttgart.
- SUÁREZ DE LA TORRE 1999 = E. SUÁREZ DE LA TORRE, Dioniso y el dionisismo en Plutarco, in Montes Cala Sánchez Ortiz de Landaluce Gallé Cejudo (edd.) 1999, pp. 29-55.
- SWAIN 1989 = S. SWAIN, Favorinus and Hadrian, «ZPE» 79, pp. 150-158
- SWAIN 1992 = S. SWAIN, *Plutarchan Synkrisis*, «Eranos» 90, pp. 101-111.
- SWAIN 1998 = S. SWAIN, La conferenza, in S. SETTIS (a cura di), I Greci. Storia Cultura Arte Società, 2. Una storia greca, III. Trasformazioni, Torino 1998, pp. 1183-1198.
- TARRANT 1985 = H. TARRANT, Scepticism or Platonism? The Philosophy of the Fourth Academy, Cambridge.
- TEODORSSON 2000 = S.-T. TEODORSSON, Plutarch's Use of Synonyms: a Typical Feature of his Style, in VAN DER STOCKT (ed.) 2000, pp. 511-518.
- TEODORSSON 2001 = S.-T. TEODORSSON, La concepción plutarquea del Dios Supremo, in Pérez Jiménez Casadesús Bordoy (edd.) 2001, pp. 275-282.

- TORRACA 1992 = L. TORRACA, L'astronomia lunare in Plutarco, ir GALLO (ed.) 1992a, pp. 231-261.
- Tosi 1991 = R. Tosi, Dizionario delle sentenze latine e greche, Milano.
- TREU 1959 = M. TREU, Archilochos, München.
- Turnebus 1552 = Plutarchi Chaeronei *De primo frigido*, A. Turnebo interprete, Parisiis 1552.
- Van der Stockt 1992 = L. Van der Stockt, *Plutarch on* τέχνη, in Gallo (ed.) 1992a, pp. 287-295.
- Van der Stockt (ed.) 2000 = L. Van der Stockt (ed.), Rhetorical Theory and Praxis in Plutarch (Acta of the IVth International Congress of the International Plutarch Society Leuven, July 3-6 1996), Louvain-Namour.
- VAN DER VALK 1949 = M. VAN DER VALK, Textual Criticism of the Odyssey, Leiden.
- VEGETTI 2007 = M. VEGETTI, Dialoghi con gli antichi, Sankt Augustin.
- VERNANT 1970 = J.-P. VERNANT, Mythe et pensée chez les Grecs. Études de psychologie historique, Paris 1965; Mito e pensiero presso i Greci. Studi di psicologia storica, prefazione di B. Bravo, trad. it. di Mariolina Romano e B. Bravo, Torino.
- VICENTE SANCHEZ 2005 = A. VICENTE SANCHEZ, *Plutarco*, Sobre si es más útil el agua o el fuego: *una tesis* progymnasmática, in Jufresa Mestre Gómez Gilabert (edd.) 2005, pp. 507-516.
- VILLANUEVA-PUIG 1986 = M. C. VILLANUEVA-PUIG, A propos des thyiades de Delphes, in L'association dionysiaque dans les sociétés anciennes. Actes de la table ronde organisée par l'École française de Rome (Rome 24-25 mai 1984), Paris, pp. 31-51.
- VOLKMANN 1869 = R. VOLKMANN, Leben, Schriften und Philosophie des Plutarch von Chaeronea, Berlin (rist. Leipzig 1970).
- Volpe Cacciatore 2007 = Paola Volpe Cacciatore, *Plutarchus in Plutarcho*: de primo frigido *e* quaest. conv. *VI*, 4-5, «Ploutarchos» n.s. 4, pp. 117-122.
- Wegehaupt 1911 = H. Wegehaupt, Plutarch Πότερον ὕδωρ ἢ πῦρ χρησιμότερον, in Χάριτες für Friedrich Leo, Berlin, pp. 146-169.

Weissenberger 1895/1994 = B. Weissenberger, Die Sprache Plutarchs von Chaeronea und die pseudoplutarchischen Schriften, Straubing; ed. it. a cura di G. Indelli, La lingua di Plutarco di Cheronea e gli scritti pseudoplutarchei, Premessa di I. Gallo (Strumenti per la ricerca plutarchea, II), Napoli.

- WYTTENBACH 1797/1830 = D. A. WYTTENBACH, Plutarchi Chaeronensis Moralia. Id est Opera, exceptis Vitis, reliqua, IV.2, Oxonii (De primo frigido, pp. 829-870; Aqua an ignis sit utilior, pp. 871-887); Lipsiae (De primo frigido, pp. 276-311; Aqua an ignis sit utilior, pp. 312-325).
- XYLANDER 1570 = Plutarchi Chaeronensis omnium quae extant operum, G. XYLANDRO interprete, Basileae.
- ZANETTO MARTINELLI TEMPESTA (edd.) 2010 = G. ZANETTO e S. MARTINELLI TEMPESTA (edd.), Plutarco: lingua e testo. Atti dell'XI Convegno plutarcheo della International Plutarch Society - Sezione Italiana (Milano, 18-20 giugno 2009), Milano.
- ZIEGLER 1965 = K. ZIEGLER, *Plutarchos von Chaironeia*, Stuttgart 1949 (= *RE* XXI 1, 636-962); *Plutarco*; ediz. it. a cura di B. ZUCCHELLI, trad. it. di Maria Rosa Zancan Rinaldini, Brescia.

L'ORIGINE DEL FREDDO

|   | *    |
|---|------|
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   | is a |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   | 8    |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   | a a  |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
| * |      |
|   |      |
|   |      |
|   | 2    |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |

### INTRODUZIONE

### 1. Il De primo frigido nel macrotesto dei Moralia

Questione non irrilevante, ai fini di una corretta esegesi del *De primo frigido*, è quella che concerne la sua esatta collocazione all'interno del macrotesto plutarcheo¹. In altre parole, sarà opportuno stabilire preliminarmente entro quale tipologia di opere esso possa farsi rientrare e con quale intendimento l'autore l'abbia composto. Tale esigenza non nasce da un mero scrupolo classificatorio, ma ha lo scopo di verificare se, a livello di strutture e di contenuti, questo testo possa considerarsi congruente alle motivazioni che ne determinarono verosimilmente la genesi.

Infatti la relativa brevità e il carattere in apparenza compilatorio dell'opuscolo hanno talvolta portato a una sua sottovalutazione, inducendo alcuni critici a considerarlo poco piú che un esercizio retorico senza reale valore scientifico<sup>2</sup>. Per converso altri studiosi hanno messo in evidenza il rilievo che esso assumerebbe come documento significativo del dibattito epistemologico che caratterizzò la vita della cosiddetta Quarta Accademia, giungendo a ritenerlo un testo fondamentale

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sulla nozione di 'macrotesto' applicata all'opera di Plutarco si vedano D'Ippolito 1991 e 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Di "trattatello" parla Longo 1992, dopo avergli attribuito "non [...] cosí vasti orizzonti, e neppure grandi pretese" (p. 227), e nel chiedersi se si tratti del "lusus di un letterato" o di "vera e propria discussione scientifica", finisce col concludere che l'opuscolo è "un po' dell'uno e un po' dell'altro, e in ogni caso una fisica fatta a tavolino e sui libri, assai piú che mettendo il naso fuori dalla finestra" (p. 229). Dal canto suo BABUT 2003, esprimendo piú di un dubbio sul carattere antistoico dell'opuscolo, dice che esso "si presenta apertamente come una sorta di esercizio dialettico puramente gratuito" (p. 152).

per comprendere le posizioni dell'autore in questo ambito3.

Volendo limitarci alle classificazioni più note proposte in età moderna per le opere contenute nel corpus dei Moralia, tutte formulate su base contenutistica, ricorderemo che nel manuale di Christ-Schmid l'opuscolo si trova inserito nel gruppo delle "Naturwissenschaftlichen Fragen" rispetto al contenuto, ma viene ascritto al genere diatribico sotto il profilo della forma, e associato strettamente all'altra operetta Aquane an ignis sit utilior. Nella stessa sezione trovano posto le Quaestiones convivales, il De facie in orbe lunae, i Praecepta de sanitate tuenda e le Quaestiones naturales.

Anche Ziegler include il *De primo frigido* nella categoria degli scritti di scienze naturali<sup>5</sup>, associandovi però, tra quelli pervenuti, solo le *Quaestiones naturales* e il *De facie* e aggiungendovi altre cinque opere di cui conosciamo unicamente i titoli riportati nel *Catalogo di Lampria*<sup>6</sup>; quanto ai *Praecepta* e alle *Convivales*, lo studioso colloca i primi tra le opere di carattere filosofico popolare e le seconde tra quelle di contenuto misto, anche se riconosce che molte di esse hanno argomento precipuamente naturalistico; l'opuscolo *Aquane an ignis* viene infine relegato fra le declamazioni retoriche di carattere epidittico.

Piú di recente Gallo ha classificato il *De primo frigido* come un 'trattato', ampia categoria nella quale comprende ben 28 dei *Moralia*, solo in base alla forma e indipendentemente dal contenuto, mantenendo la definizione tradizionale di 'declamazione retorico-epidittica' per l'*Aquane an ignis sit utilior*<sup>7</sup>.

A prescindere dalle differenze (peraltro non sempre rilevanti) che intercorrono fra queste classificazioni, c'è comunque da osservare che ogni tentativo di inscrivere entro un preciso schema tassonomico i singoli scritti compresi nel macrotesto plutarcheo non può non tener conto di come ciascuno sia caratterizzato dalla presenza di un duplice asse di varianti, sia lessimorfiche sia ilomorfiche, circostanza che esigerebbe ulteriori distinzioni relative non solo alla dimensione diafasica, ma anche a quella diamesica<sup>8</sup>. In altre parole bisognerebbe anche tener conto della destinazione e del tipo di *performance* che dovettero caratterizzare le singole opere prima che esse venissero definitivamente fissate nella forma scritta, entrambi elementi di cui spesso affiorano tracce nel testo cosí come ci è stato consegnato dalla tradizione<sup>9</sup>.

Da qui l'idea, avanzata già da Volkmann e da Hartman<sup>10</sup> per alcuni dei *Moralia* e poi via via confermata ed estesa da successivi studiosi ad altri testi del *corpus*<sup>11</sup>, che non pochi di

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Secondo Donini 1992, "questo è un libro che siamo avvezzi a classificare fra le opere di scienza naturale, ma che certamente sconfina anche nei problemi di gnoseologia ed epistemologia" (p. 113); per Boys-Stones 1997, "the *de primo frigido* has long been recognized as an important text for our understanding of Plutarch's epistemological position" (p. 227). Peraltro sia lo studioso italiano sia quello inglese, pur nella diversità di alcune rispettive posizioni, finiscono entrambi col contestare la tesi, da alcuni sostenuta, di un radicale scetticismo plutarcheo, tesi in gran parte basata sul senso che si è voluto attribuire alla sconcertante chiusa dell'opuscolo (955C): su tale questione, fondamentale per l'interpretazione dell'intera opera, si avrà modo di tornare più avanti (vd. *infra*, par, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Christ (von )-Schmid 1920, p. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ziegler 1965, p. 261.

<sup>6</sup> Ibid., p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gallo 1998/1999, pp. 61 e 62.

<sup>8</sup> Cf. supra, Introd. gen., par. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> D'IPPOLITO (2001, pp. 154-156; 2010, p. 99-103) parla di "segnali discorsivi", ulteriormente classificabili in "demarcativi", cioè (talora anche seriali) "segnali di delimitazione, forme di apertura, ripresa e cambiamento di discorso" (p. 99) e "connettivi interni", ossia "elementi di coesione ed articolazione interna tra le varie parti del testo", categoria alla quale, "a parte i comuni collegamenti anaforici e cataforici, pertengono le iterazioni, che si presentano nelle varie forme di isocolia (dicolica, tricolica, e perfino tetracolica e pentacolica)" (p. 101).

VOLKMANN 1869; HARTMAN 1916.

<sup>11</sup> Russell 1973; La Matina 2000/2001. D'Ippolito 2001 (p. 154)

essi fossero originariamente delle 'conferenze'<sup>12</sup>, poi trascritte e/o rielaborate nella forma di "parlato - scritto"<sup>13</sup>, circostanza peraltro esplicitamente dichiarata dallo stesso Plutarco per cinque dei suoi opuscoli: *De audiendis poetis*, *De audiendo*, *De capienda ex inimicis utilitate*, *De esu carnium I* e II.

Tornando alle tradizionali classificazioni basate sull'argomento, lo stesso Ziegler fa preliminarmente rilevare<sup>14</sup> – ed è avvertenza quanto mai giustificata – la difficoltà di tracciare netti limiti di demarcazione fra i vari gruppi di opere, sottolineando il carattere relativo che può avere ogni tipo di catalogazione troppo rigida in presenza di un *corpus* cosí vario ed eterogeneo come quello in questione<sup>15</sup>. La molteplicità degli interessi culturali plutarchei e la convinzione, tipica del mondo antico, di una sostanziale unità del sapere, rendono infatti assai problematico assegnare a questa o a quella tipologia scritti caratterizzati dal continuo e spesso inestricabile sovrapporsi di motivi etico-filosofici, scientifici, religiosi, antiquari, retorico-letterari e di altri ancora. È pur vero, tuttavia, che la

giungeva a comprenderne ventuno, ma in seguito (D'IPPOLITO 2010, pp. 95-97) è arrivato a considerarne trentasei, tra le quali ritiene di poter aggiungere a pieno titolo anche il *De primo frigido* (vd. *supra, Introd. gen.*, par. 2).

complessiva prevalenza di una certa tematica all'interno delle singole opere conferisce sostanziale legittimità a ogni tentativo di classificazione finalizzato, se non altro, a far orientare il lettore in questo composito edificio, che le numerose brecce aperte dal tempo hanno forse contribuito a rendere ancor piú labirintico.

Per restare al gruppo di opere che ci interessano, cioè a quelle che i moderni esegeti sogliono ascrivere al genere del trattato naturalistico, appaiono comunque opportune almeno due osservazioni.

Innanzitutto risulta in linea di massima appropriata la denominazione usata dagli studiosi sopra citati per designare questo insieme di testi, anche se, a rigor di termini, oggetto delle scienze naturali è pure il mondo animale, per il quale Ziegler crea un'apposita sezione di scritti, catalogati fra quelli di contenuto psicologico; inoltre, come lo stesso Ziegler non ha difficoltà a riconoscere<sup>16</sup>, parecchi dei *Praecepta de sanitate tuenda* e delle *Quaestiones convivales* trattano in effetti argomenti che potrebbero a pieno titolo rientrare in questa categoria.

La seconda osservazione si riferisce al fatto che, delle tre opere classificate da Ziegler come propriamente 'naturalistiche', il *De primo frigido* è quella che, dal punto di vista contenutistico e strutturale, sembra piú precisamente rientrare nel genere in questione.

Infatti il dialogo *De facie in orbe lunae*, pur avendo una rilevanza certo non trascurabile in ordine alle nostre conoscenze sull'astronomia antica<sup>17</sup>, ha la sua parte piú rilevante

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Su questa nuova forma di comunicazione affermatasi nel mondo greco dopo la cosiddetta età classica si può vedere il saggio di SWAIN 1998, a essa interamente dedicato. L'argomento verrà comunque ulteriormente approfondito *infra*, nell'*Introduzione* all'*Aquane an ignis sit utilior*.

<sup>13</sup> Cf. supra, Introd. gen., par. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ZIEGLER 1965, p. 85.

<sup>15</sup> Per i Moralia Ĝallo 2000 (p. 14), ricorrendo a un'espressione già adoperata da Kroll 1924 (p. 202), parla a ragione di Kreuzung der Gattungen, paragonando tale fenomeno a quella πολυειδία che caratterizza la poesia d'età ellenistica (sull'argomento si vedano anche Rossi 1971 e Fantuzzi 1980). Per quanto riguarda in particolare il genere del 'trattato', nella cui generica denominazione lo studioso fa rientrare il De primo frigido (vd. n. 7), egli riconosce come questo costituisca "una categoria classificatoria molto ampia, [...] una sorta di calderone letterario che abbraccia opere di vario genere, che richiederebbero un discorso differenziato e articolato" (p. 15).

<sup>16</sup> ZIEGLER 1965, p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Come osserva TORRACA 1992, p. 231, "nella storia dell'astronomia antica egli [scil. Plutarco] si è conquistato un posto di non marginale rilievo: certamente di lui non si può dire che sia un astronomo in senso tecnico, ma di astronomia conosce molto piú di un dilettante. [...] Nel campo scientifico dell'astronomia lunare Plutarco, in polemica con Peripatetici

nella spiegazione mitica che Silla - uno degli interlocutori fornisce del fenomeno cui si riferisce il titolo<sup>18</sup>, e che, da questo punto di vista, può farlo collocare in quel filone 'teologico' che ha tra i suoi precedenti più celebri la "politeia cosmica" del Timeo platonico o la visione escatologica del ciceroniano Somnium Scipionis. Quanto alle Quaestiones naturales, la loro struttura frammentaria e composita, resa ancor piú evidente dalla diseguale estensione dei vari capitoli e dalla varietà degli argomenti trattati, ne fa un singolare zibaldone di curiosità pseudo- o parascientifiche, piuttosto che un'opera di impianto organico e unitario, tanto che qualche studioso fu da ciò indotto a negarne la paternità plutarchea<sup>19</sup>: si consideri solo che vi sono dibattute questioni del tipo "perché le lacrime dei cinghiali siano dolci e quelle dei cervi salate" o "perché le api pungano di preferenza gli adulteri", quesiti che si succedono secondo una rigida cadenza catalogica scandita dalla formula incipitaria διὰ τί, in base a una struttura chiaramente riconducibile a quella dei Problemata pseudo-aristotelici.

Caratteri piú consoni al genere di appartenenza dovevano probabilmente avere gli scritti perduti menzionati nel *Catalogo di Lampria*, come quello sulle comete e l'altro sui terremoti, anche se i soli titoli non bastano ovviamente a darcene un'assoluta certezza.

e rappresentanti della Stoa antica, mostra di possedere conoscenze seriamente documentate, che gli consentono di stabilire con esattezza, pur nel quadro – per altro non dommatico – del sistema geocentrico, la natura, la grandezza, la distanza, i moti, le eclissi della Luna e di spiegare le macchie lunari su basi scientifiche".

<sup>18</sup> La narrazione di Silla, i cui contenuti erano forse già accennati nel perduto inizio del dialogo, occupa una parte cospicua di esso (941A-945D) e viene ad assumere una funzione quasi autonoma nella complessiva economia dell'opera.

<sup>19</sup> Fra gli altrí DOEHNER 1858, p. 14. Invece ZIEGLER 1965 (p. 263) ne sostiene l'autenticità, adducendo come prova le numerose autocitazioni e l'attenzione – benché non scrupolosa – nell'evitare lo iato.

Riserve analoghe a quelle ora avanzate sulle altre due opere non possono invece essere espresse a proposito del terzo scritto compreso nel gruppo individuato da Ziegler, il *De primo frigido*, il quale si distingue singolarmente per l'estrema omogeneità dell'impianto e nello stesso tempo – come si cercherà di dimostrare – risulta coerentemente informato alla visione epistemologica dell'autore, inserendosi organicamente nella più vasta macrostruttura dei *Moralia*.

Prima di motivare questa affermazione, sarà comunque opportuno dare qualche notizia sull'opuscolo e riferirne succintamente il contenuto e la struttura.

### 2. Contenuto e struttura

Dedicatario dello scritto è il peripatetico Favorino di Arelate (Arles)<sup>20</sup>, discepolo di Dione di Prusa, che all'epoca in

20 Nato nella seconda metà del I secolo d.C., Favorino soggiornò ad Atene, dove gli fu eretta una statua, a Napoli, città in cui pronunziò l'orazione Sulla fortuna, e in Asia Minore, che lo vide protagonista di un'accesa polemica col sofista Polemone. La contesa proseguí poi anche a Roma e fu la causa del suo esilio a Chio, comminatogli da Adriano, di cui Polemone era un favorito. Tornato nella capitale dopo la morte del principe (138 d.C.), vi si stabili definitivamente, prendendo parte attiva alla vita intellettuale: Aulo Gellio (2, 26, 1) ce ne descrive un colloquio con Frontone sui vari tipi di colori e sui loro nomi in greco e in latino. Due sue orazioni, la già citata Sulla fortuna e la Corinthiaca, sono state conservate fra le opere di Dione, mentre il trattato De exsilio ci è stato restituito da un papiro (Vaticano Greco 11, 1) pubblicato nel 1931. Di lui si ricordano anche un'opera miscellanea (Παντοδαπή ίστορία) e altre minori, tutte perdute. La produzione superstite di Favorino è accessibile in traduzione italiana (BARIGAZZI 1966) e francese (AMATO - JULIEN 2005). Fra i contributi riguardanti la sua posizione filosofica nell'ambito dell'Accademia ci limiteremo a citare quelli di IOPPOLO 1993 e di Opsomer 1997. Per i suoi rapporti con l'ambiente culturale d'età adrianea e in particolare per il conflitto personale con Polemone (che nel suo De physiognomia satireggiò velatamente la pretesa effeminatezza del

cui esso fu composto doveva essere poco piú che ventenne e. comunque, di almeno trent'anni più giovane di Plutarco: il che giustifica il tono un po' dottorale con cui questi gli si rivolge, specie nella parte conclusiva dello scritto. Il più che probabile terminus post quem dell'opera è infatti il 107 d.C., come parrebbe evincersi dal riferimento a "coloro che hanno di recente (vôv) svernato sull'Istro con Cesare" (949E), che viene generalmente interpretato quale allusione alla seconda campagna condotta in Tracia da Trajano<sup>21</sup>. Non altrettanto probanti possono invece ritenersi gli accenni a Delfi (tra cui soprattutto quello contenuto in 955A) per inferirne che l'opuscolo sia stato composto nella sacra località della Focide, anche se non è da escludersi che una visita fatta dal giovane amico a Plutarco, mentre questi trascorreva là l'inverno, possa aver costituito lo spunto occasionale per la stesura di questo scritto sulla natura originaria del freddo<sup>22</sup>.

Secondo una testimonianza di Galeno (De opt. doctr. 1, 41 Marquardt), Favorino avrebbe a sua volta composto un dialogo intitolato Πλούταρχος ἢ περὶ τῆς ᾿Ακαδημαϊκῆς διαθέσεως, in cui lo scrittore di Cheronea era il principale interlocutore e che trattava questioni tipicamente accademiche, proprio come lo stesso Plutarco aveva scelto un argomento caro al Peripato per il suo Περὶ τοῦ πρώτου ψυχροῦ. Descritto nelle Quaestiones convivales (734F) come un fanatico ammiratore di Aristotele (δαιμονιώτατος ᾿Αριστοτέλους ἐραστής), nello scritto di cui stiamo trattando egli è scelto come destinatario di una polemica che ha solo in minima parte per oggetto lo scientismo peripatetico, ma che è soprattutto

filosofo), si veda Swain 1989. Raffronti fra le opere di Plutarco e quelle di Favorino si trovano in Glucker 1978, p. 283 s.

rivolta verso l'apodittico dogmatismo degli Stoici.

La materia trattata nel *De primo frigido* è distribuita secondo un preciso disegno strutturale, che rimanda in parte a quello tipico delle opere dossografiche ed è facilmente individuabile in alcune non casuali simmetrie.

Infatti i primi sette paragrafi (945E-948A) sono dedicati a sgombrare il terreno da alcune questioni preliminari, che vanno affrontate e risolte per poter dare una risposta al quesito di fondo, cioè a quello concernente l'origine del freddo.

Per prima cosa occorre stabilire se esso, alla stregua del silenzio rispetto al suono, della cecità rispetto alla vista o della morte rispetto alla vita, sia da considerarsi una pura e semplice privazione (στέρησις) o negazione (ἀπόφασις) del calore, ovvero se debba ricondursi a un principio positivo e attivo, che rientri nel novero delle οὐσίαι, ossia delle sostanze vere e proprie. La prima delle due ipotesi è confutata attraverso una serie di argomentazioni desunte dall'esperienza<sup>23</sup>: innanzitutto la pura otéonois non produce nei corpi alterazioni e affezioni, come quelle indotte invece dal freddo; quest'ultimo è inoltre chiaramente percepibile dai sensi, a differenza della cecità e del silenzio: la negazione di qualcosa è poi semplice e non ammette livelli di intensità, mentre il freddo, come il calore, passa attraverso molte gradazioni e può provocare sensazioni sia piacevoli sia sgradite. Il freddo si oppone dunque al calore come οὐσία a οὐσία o come πάθος a πάθος, ed esso è una forza naturale di segno positivo (ύπαρχτή φύσις καὶ δύναιις), non una semplice negazione e privazione (ἀπόφασις ... καὶ στέρησις) del calore; a meno che – osserva non senza

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Sull'argomento si veda Jones 1966, p. 73.

La tesi della visita di Favorino a Plutarco risale a Hirzel 1895, pp. 121-123. Sull'argomento si vedano anche Barigazzi 1966, p. 5, e Amato-Julien 2005, pp. 3-5, 163 s., 171 s.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Per Babut 2003, p. 150, tali argomentazioni avrebbero invece una matrice stoica; proprio da tale convinzione lo studioso è indotto a formulare l'ipotesi che Plutarco avrebbe qui utilizzato – ma "senza particolari intenzioni ostili nei confronti del Portico" – materiale raccolto in precedenza per opere piú dichiaratamente antistoiche quali *De Stoicorum repugnantiis* e *De communibus notitiis*.

ironia Plutarco – si voglia escludere l'inverno dal novero delle stagioni o la tramontana da quello dei venti.

Scartata dunque l'ipotesi che il freddo debba considerarsi soltanto un non-calore, l'autore affronta poi la questione se l'uno e l'altro siano, come voleva Anassimene, semplici stati comuni della materia risultanti dalle sue trasformazioni, oppure qualità specifiche di uno dei quattro στοιχεία (aria, acqua, terra e fuoco), e dunque riconducibili all'uno o all'altro di essi. Dimostrata l'infondatezza della tesi di Anassimene. Plutarco, dopo aver accennato all'ipotesi (contenuta nel Timeo platonico<sup>24</sup>) che le sensazioni di freddo siano dovute alla presenza, nel corpo umano, di irregolari formazioni triangolari (948B), dedica la maggior parte del cap. 8 (948A-C) – sul quale occorrerà tornare in seguito - alla legittimità filosofica stricto sensu di un'indagine che circoscriva il campo delle possibili ἀρχαί del freddo agli αἰσθητά, cioè agli elementi che, come i quattro prima citati, cadono sotto la percezione dei sensi, senza tener conto che essi sono a loro volta riconducibili a una sorta di "sostanza delle sostanze", per cui egli usa il significativo nome di Έστία, che potrebbe indicare - ma forse l'alternativa è solo apparente – tanto la divinità che nel Fedro platonico è ricordata come colei che rimane "sola nella casa degli dèi"25, quanto essere adoperato nel senso traslato di "punto di partenza", "origine", "cuore del problema"26.

Si passa quindi all'illustrazione della tesi stoica e di quella sostenuta sia da Empedocle sia da Stratone, tesi che attribuiscono l'origine del freddo rispettivamente all'aria e all'acqua. Alla prima sono dedicati i capp. 9-12 (948C-949F), alla seconda quelli 13-16 (949F-952C), secondo un preciso equilibrio strutturale vieppiú sottolineato dalla collocazione di questa parte, che occupa una posizione perfettamente mediana nell'insieme dell'opera, e anche dal fatto che in essa sono concentrate quasi tutte le citazioni poetiche<sup>27</sup>.

È significativo che Plutarco non confuti direttamente né l'una né l'altra teoria e le presenti anzi come plausibili, riportando una serie di argomentazioni a favore di entrambe. La sua avversione per il dogmatismo stoico emerge però chiaramente nella parte dedicata alla tesi empedoclea, che diviene occasione per rintuzzare sistematicamente le critiche a essa rivolte dai pensatori della Stoa e in particolare da Crisippo: contro di lui sono adoperati parecchi degli argomenti che si ritrovano nell'altro scritto De Stoicorum repugnantiis (capp. 41-43), finalizzato a mettere in evidenza le contraddizioni presenti nella dottrina di quella scuola. Maggiore considerazione viene invece dimostrata per Empedocle, cui erano dedicati i perduti dieci libri Εις Ἐμπεδοκλέα: l'opera superstite di Plutarco ne fornisce ben 40 frammenti non reperibili altrove. La singolare mescolanza di elementi naturalistici e mistico-religiosi, caratteristica della dottrina del 'sapiente' agrigentino, doveva risultare particolarmente congeniale al Nostro, che nell'Adversus Coloten (capp.10-12) lo aveva difeso dalle errate interpretazioni di quel filosofo epicureo; è inoltre singolare come il pensiero dell'autore dei Moralia, al di là della scontata venerazione per Platone, sia caratterizzato da un rifiuto piú o meno netto delle correnti a lui piú vicine nel tem-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Plat. *Tim.* 53c. In verità Plutarco non cita esplicitamente il filosofo ateniese, ma si limita a un generico οί μὲν ... λέγοντες, attribuendo comunque all'ipotesi un notevole grado di probabilità.

<sup>25</sup> Phaedr. 247a.

<sup>26</sup> Cf. infra, Comm., nota 25.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Gli autori citati in questa parte sono precisamente Omero (due volte per l'*Odissea* e una per l'*Iliade*), Esiodo (*Opere*), Pindaro, Empedocle, Eschilo, Archiloco; in essa è anche riportato un verso adespoto. Nei capp. 1-8 non vi sono vere e proprie citazioni, ma solo riferimenti a singoli vocaboli, adoperati in una certa valenza semantica da questo o quello scrittore; lo stesso dicasi per i capp. 17-23, con l'unica eccezione del verso di un ignoto ditirambografo, riportato in 925F.

po (stoicismo, epicureismo, indirizzo peripatetico) e da un recupero dell'antica *sophía*, di cui Empedocle rappresenta per molti aspetti l'estremo rappresentante<sup>28</sup>.

Perfettamente simmetrica alla pars destruens, rappresentata dai sette capitoli iniziali, è la pars construens, costituita dai sette finali, che vanno dal 17 al 23 (952C - 955C) e sono dedicati all'esposizione di quella che sembra essere l'opinione dell'autore, secondo cui origine del freddo sarebbe la terra: una tipica Ringkomposition scandita dal ricorrere del vocativo ω Φαβωρίνε nell'incipit e nella chiusa dello scritto<sup>29</sup>.

Non abbiamo elementi sufficienti per stabilire se la tesi proposta da Plutarco sia veramente originale o desunta da qualche fonte a noi ignota. Pare comunque strano, se fosse vera la seconda ipotesi, che egli potesse *ex silentio* rivendicare come propria questa teoria, la quale faceva riferimento a un dibattito cosí vivace e ricorrente da vedervi impegnati i piú grandi pensatori dell'antichità, da lui puntualmente citati nel corso della trattazione: essi sono, oltre ai già menzionati Crisippo, Empedocle, Stratone e Anassimene, anche Eraclito, Democrito, Archelao, Platone, Aristotele e Teofrasto, autori per alcuni dei quali dovette attingere a compendi dossografi-

<sup>28</sup> Com'è noto, la critica moderna è rimasta sovente perplessa dinanzi all'apparente dicotomia tra l'Empedocle 'scientifico' dei Φοσικά e quello 'mistico' dei Καθαρμοί. In realtà, proprio l'interesse di un autore come Plutarco per le dottrine dell'antico pensatore potrebbe favorirne una chiave di lettura unitaria, visto il modo con cui lo scrittore di Cheronea riesce a conciliare l'attenzione verso il mondo dei fenomeni fisici con le superiori esigenze di una visione metafisica ed escatologica della stessa realtà naturale. Sull'argomento si vedano i contributi raccolti in CASERTANO 2007 (soprattutto quello di CERRI, dedicato al rapporto fra pensiero mitico e pensiero scientifico nel 'sapiente' agrigentino). Per Plutarco come 'fonte' della dottrina di Empedocle si veda HERSHBELL 1971, pp. 156-184.

<sup>29</sup> È il procedimento detto προσφώνησις, che viene frequentemente adoperato da Plutarco in funzione di dedica. Altre volte il nome del dedicatario è incluso nella formula di tipo epistolare apposta all'inizio dell'opera. ci, in parte da lui compilati, come quei perduti Στρωματείς di cui resta traccia nel *Catalogo di Lampria*.

L'aspetto piú singolare dell'opera è comunque rappresentato dalla sua ironica conclusione, un vero e proprio aprosdoketon, che da un canto esprime lo scetticismo di Plutarco circa i risultati delle indagini condotte su basi esclusivamente scientifiche, ma che mira anche – per cosí dire – a épater le bourgeois, ossia, in questo caso, il giovane peripatetico destinatario del trattato:

Queste mie argomentazioni, o Favorino, mettile a confronto con le tesi sostenute dagli altri; e se non risultano né meno né molto piú plausibili, lascia perdere le opinioni dogmatiche, ritenendo piú degno di un vero filosofo sospendere il giudizio (ἐπέχειν) sulle questioni poco chiare piuttosto che dare acriticamente il proprio assenso (συγκατατίθεσθαι) a una delle soluzioni proposte (955C).

Nonostante questa conclusione sembri giungere inaspettata, proprio quando la questione pareva aver trovato una convincente soluzione nella tesi sostenuta dall'autore, la cosa ha già le sue premesse in alcune affermazioni contenute nel cap. 8, la cui collocazione – come già si è detto – viene a spezzare la precisa simmetria di una struttura, che vede la materia distribuita secondo calcolati equilibri. È un modo per richiamare l'attenzione su quella che non è tanto una divagazione, quanto una pausa di riflessione e addirittura una vera e propria enunciazione di principi teorici concernenti il senso e il valore di una ricerca scientifica che abbia come oggetto solo il mondo dell'esperienza sensibile o sia esclusivamente finalizzata all'esercizio di una techne. Per comprendere la posizione plutarchea sull'argomento, sarà opportuno rileggere l'intero passo:

Infatti bisogna iniziare la ricerca partendo, per cosí dire, da Estia (ἀφ' 'Εστίας), cioè dalla sostanza che dà origine a tutte le cose. Parrebbe questa la differenza piú rilevante tra il filosofo da una parte e il medico o l'agricoltore o l'auleta dall'altra. Infatti questi ultimi si accontentano di prendere in considerazione le cause piú immediate di un fenomeno e osservano solo la causa prossima di un dato effetto: che, ad esempio, la febbre è provocata da pressione o afflusso eccessivo di sangue, che la ruggine del grano è causata dal calore ardente dei raggi solari dopo un acquazzone, e che le note basse sono prodotte dall'inclinazione delle canne dell'aulo e dal modo in cui sono connesse fra loro, cioè quanto basta a chi pratica un'attività (τώ τεχνίτη) per poterla esercitare. Ma per il vero studioso della natura (τῷ φυσικῷ), che a puro scopo speculativo (θεωρίας ἔνεκα) cerca di giungere alla verità, la conoscenza delle cause più immediate non è la fine. ma l'inizio della sua indagine rivolta alle cause prime e piú profonde (948B-C).

Plutarco esprime quindi il suo apprezzamento per Platone e Democrito, i quali, investigando sull' αιτία del calore e su quella della pesantezza, non si arrestarono alla terra e al fuoco, ma si spinsero ἐπὶ τὰς νοητὰς ἀρχάς, cioè "fino ai princípi razionali" su cui si fonda la vera essenza delle cose.

La contrapposizione tra φυσικοί e τεχνῖται – categoria nella quale sono inclusi anche i medici³0 – non implica, beninteso, una sottovalutazione del ruolo fondamentale di questi ultimi, che è quello "di fare da contrappeso, inserendo nella discussione la viva voce dell'esperienza quotidiana"³1, ma sottoli-

nea la relatività e provvisorietà di ogni ricerca che abbia come oggetto le cause strettamente fisiche dei fenomeni, postulando invece l'esistenza di una superiore verità che tali cause supera e trascende. Questa posizione, oltre a riflettere il preconcetto, tipico di gran parte della cultura antica, di una scienza *ancilla philosophiae*<sup>32</sup>, nell'ambito specifico dell'opera di cui ci stiamo occupando, costituisce il presupposto dell'ironica e apparentemente inattesa conclusione, che addita nell'ἐποχή, nella sospensione del giudizio, l'unico atteggiamento consono al filosofo in presenza di opinioni diverse su argomenti che investano la sfera puramente fisica della conoscenza<sup>33</sup>.

Del resto, la teoria sostenuta da Plutarco, che cioè non l'aria né l'acqua ma la terra sia l'origine del freddo, viene messa in campo anche come una sorta di 'sfida' lanciata contro l'arroganza dogmatica di Crisippo, forse allusivamente dileggiata fin dall'esordio dell'opuscolo<sup>34</sup>. Anche qui sarà opportuno rileggere il passo del cap. 17 nel quale Plutarco introduce l'esposizione della sua tesi:

mossi da questo studioso (p. 43 s.), correggo qui in parte una mia lettura troppo 'radicale' del capitolo finale dell'opera (cf. Nuzzo 1991, p. 415 s.). Resto tuttavia convinto del tono ironico – nel senso socratico-platonico dell'aggettivo – che si può cogliere nell'aprosdoketon plutarcheo, senza per questo attibuire valenza puramente ludica e sofistica a una posizione epistemologica che, per usare le parole dello stesso BATTEGAZZORE, si presenta come "ben più articolata e fondamentalmente costruttiva" (p. 44).

32 Il dibattito sulle τέχναι affonda le sue radici nella cultura del V secolo: sull'argomento rimane fondamentale lo studio di Cambiano 1971 (soprattutto le pp. 26-79). Per ciò che riguarda il pensiero di Plutarco e l'importanza che il passo in questione assume ai fini della distinzione fra τέχναι ed ἐπιστῆμαι si veda anche Van der Stockt 1992, pp. 291-293.

<sup>39</sup> Non ci si può che rammaricare della perdita del trattato Ει ἄπρακτος ὁ περὶ πάντων ἐπέχων, compreso nel Catalogo di Lampria al n. 210, in cui Plutarco analizzava appunto la questione della ἐποχή.

34 Si veda infra, Comm., nota 3.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Sull'interesse che Plutarco nutre in particolare verso la medicina si vedano i contributi di López Férez 1990, Boulogne 1996, Ando 2004 e Grimaudo 2004.

<sup>31</sup> BATTEGAZZORE 1992, p. 44. Proprio sulla base dei giustificati rilievi

E pure Crisippo, ritenendo che l'aria sia il freddo originario, perché è anche oscura, si limita a menzionare coloro i quali sostengono che l'acqua sia più lontana dall'etere rispetto all'aria; e volendo muovere loro un'obiezione, afferma: "Se cosí fosse, dovremmo sostenere che anche la terra è il freddo originario, perché è quella che più è lontana dall'etere", rigettando cosí questa teoria come se fosse del tutto inammissibile e assurda, laddove io credo, invece, che neppure per la terra manchino argomentazioni verosimili e plausibili (εὐκότων καὶ πιθανῶν). Cosí prenderò le mosse proprio da quelle su cui principalmente si basa Crisippo a proposito dell'aria (952C).

### 3. Elementi di epistemologia plutarchea

L'uso di termini come εἰκός e πιθανόν nel passo appena citato rimanda a una matrice filosofica ben precisa, la stessa cui ci riporta anche il verbo adoperato nella chiusa (ἐπέχειν) a indicare l'atto di sospensione del giudizio, la ἐποχή. Si tratta dello scetticismo accademico nella versione 'moderata' che esso assunse a opera di Arcesilao³5 e, soprattutto, di Carneade, il cui 'probabilismo' è stato già da tempo interpretato in chiave di metodo dialettico rivolto a smantellare il dogmatismo degli Stoici. Tale metodo "seguiva principalmente due procedimenti: a) confutare l'avversario con le sue proposizioni stesse; b) elencare tutte le soluzioni che storicamente erano state date di un problema, e mostrare che si distruggevano le

<sup>35</sup> Significativa appare, a questo proposito, la corrispondenza fra la locuzione che in Plutarco (Stoic. rep. 1037B-C) designa il procedimento dell'argomentare pro e contro una determinata tesi (πρὸς τὰ ἐναντία ovvero εἰς ἐκάτερον ἐπιχειρεῖν e quella che Cicerone (De off. 2, 7-8) adopera per spiegare l'indirizzo assunto dall'Accademia sotto Arcesilao (ex utraque parte causarum contentio).

une con le altre senza dar luogo a una verità certa"<sup>36</sup>, in un infinito gioco al massacro che poteva aver termine solo ove si rinunciasse all'assurda pretesa di raggiungere la verità assoluta e ci si fermasse appunto al  $\pi\iota\theta\alpha\nu$ óv, al convincimento che avesse il crisma della probabilità e della verosimiglianza. Ma sia l' εὕλογον di Arcesilao che il  $\pi\iota\theta\alpha\nu$ óv di Carneade sono anche categorie stoiche<sup>37</sup>: servendosi di esse, i due esponenti dell'Accademia vogliono dimostrare che gli avversari, al di là del loro ostentato dogmatismo, finiscono con l'assumere tali criteri relativistici a norma del loro agire.

Ziegler afferma che "le poche sentenze di Arcesilao e di Carneade, che sono riportate [...], non consentono di giudicare quanto Plutarco li abbia conosciuti" 38. L'affermazione dello studioso ha – tanto per rimanere scherzosamente in tema – il carattere di mera probabilità, in un'assenza di dati che consente solo una ragionevole astensione dal giudizio. Resta il fatto che lo schema della nostra operetta ricalca in maniera singolare quello adoperato da Carneade e che essa ha dunque una forte caratterizzazione antistoica, non sempre

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> GEYMONAT 1970, p. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Nell'esporre la dottrina logica degli Stoici, Diogene Laerzio fa specifico riferimento a questi due concetti: "Un enunciato persuasivo (πιθανόν ... ἀξίωμα) è quello che conduce all'assenso (εἰς συγκατάθεσιν)" (7, 75); "Ragionevole (εὕλογον) è un enunciato che ha maggiori probabilità di essere vero" (ibid., 76). Tuttavia, sempre secondo gli Stoici, non è detto che i giudizi basati su questi due criteri abbiano sempre assoluto carattere di verità, in quanto le percezioni che li determinano non presentano di per sé il carattere di evidenza (ἐνάργεια), presupposto indispensabile per l'assenso (συγκατάθεσις) da parte del soggetto.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ZIEGLER 1965, p. 339. Anche DILLON 1999 ritiene che Plutarco, "despite his retention of some Academic sceptic traits as weapons against the Stoa, [...] reveals no affinity for such figures as Arcesilaus or Carneades" (p. 305). Può essere però significativo ricordare come nelle *Quaestiones convivales* (717D) Plutarco sottolinei la singolare coincidenza fra il giorno natale di Platone e quello di Carneade.

posta in adeguata evidenza dai suoi commentatori.

Il recupero del soprasensibile e del trascendente, che caratterizza il ritorno agli aspetti più genuinamente metafisici della filosofia platonica, trova in Plutarco uno dei suoi più fervidi sostenitori. Iniziato già a partire dalla seconda metà del I secolo a.C., esso era nel pieno della fioritura al tempo del nostro autore e implicava certo un superamento delle posizioni accademiche, che avevano finito, almeno apparentemente, con l'esasperare e addirittura con lo snaturare il pensiero del Maestro. Nello stesso momento, però, quel patrimonio di pensiero, accumulatosi nell'arco di tre secoli di vita dell'Accademia, non poteva andare disperso, soprattutto per i formidabili strumenti dialettici che esso aveva saputo creare sul terreno della polemica con le altre correnti di pensiero, prima fra tutte la Stoa.

Secondo Plutarco, addirittura, non vi sarebbe stata alcuna soluzione di continuità fra l'originaria dottrina di Platone e le rielaborazioni che di essa erano state fatte dai successori del grande filosofo. Infatti dal Catalogo di Lampria (n. 63) apprendiamo di un suo scritto perduto (Περὶ τοῦ μίαν εἶναι τὴν ἀπὸ Πλάτωνος' Ακαδήμειαν) rivolto appunto a dimostrare la sostanziale unità del percorso compiuto dall'Accademia postplatonica e la sua complessiva fedeltà al platonismo delle origini. Pur non essendo note le argomentazioni da lui addotte in quell'opera per sostenere tale tesi, da diversi luoghi dei Moralia a noi pervenuti si può desumere che il suo obiettivo fosse quello di dimostrare come l'apparente contraddizione fra il platonismo 'ortodosso' e le posizioni scettiche degli Accademici potesse sanarsi nella misura in cui queste ultime avevano solo una funzione di pars destruens rivolta soprattutto a smantellare il dogmatismo degli Stoici; inoltre esse facevano esclusivo riferimento al livello puramente fisico della realtà e non al superiore ordine metafisico del mondo divino: una sorta di teoria della 'doppia verità' che prevedeva non tanto un impiego drastico e assoluto dell'ἐποχή, quanto quello di una cauta circospezione (εὐλάβεια) e di un saldo equilibrio (ἀσφά λεια), termini entrambi ricorrenti nella produzione filosofica plutarchea<sup>39</sup>.

Certo, è anche possibile che la ricostruzione fatta da l'Iutarco della lunga vicenda dell'Accademia fosse viziata dal presupposto contenuto nello stesso titolo dell'opera, cioè che lasciasse volutamente in ombra gli aspetti indiscutibilmente scettici contenuti nelle dottrine dei vari scolarchi succeduti a Platone, allo scopo di rivendicare la linea unitaria della scuola. Tuttavia potrebbe anche essere che egli, al contrario, sottolineasse gli elementi di scetticismo 'strumentale' presenti in Platone e nel proprio maestro, per rinvenire in essi la lontana matrice di quello accademico. Come è stato a ragione osservato, "in Socrate e in Platone vi sono sicuramente tratti che si possono chiamare formalmente 'aporetici', posizioni di dubbio, improvvise sospensioni di giudizio: ma sono quasi sempre ironicamente e maieuticamente finalizzate al ritrovamento della verità, o, in ogni caso, alla preparazione mediata di questo ritrovamento. In ogni caso, in Socrate e in Platone il dubbio è sempre 'mezzo' e mai 'fine'"40. Plutarco non prescinde certamente da questa pars costruens, e anzi la utilizza come strumento di una superiore forma di conoscenza della realtà, che non è quella data dai sensi e circoscritta al mondo naturale, su cui è possibile solo formulare caute ipotesi all'insegna della probabilità. Per dirla in modo piú esplicito, "It was moreover Plutarch's claim that the Academy had an

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ser. num. vind. 549E, 558D; Def. orac. 431A. De Lacy 1953-1954 (p. 83) tende ad annullare ogni distinzione fra ἐποχή ed εὐλάβεια, inglobando di fatto la prima nella seconda (contra DONINI 1986, p. 223 nota 11).

<sup>40</sup> Reale 2004, p. 47. Sull'argomento si vedano anche Tarrant 1985 e Bonazzi 2003 e 2006.

unbroken unitarian tradition, and that it started with Plato. We may safely conclude that Plutarch saw no contradiction between his adherence to the Academy and his being a Platonist. It is indeed more than likely that he was proud of being called an Academic Platonist.<sup>41</sup>.

Esemplare è, a questo proposito, il già ricordato caso del *De facie*, in cui il fenomeno delle macchie che appaiono sulla superficie lunare trova all'inizio una spiegazione rigorosamente scientifica, che sembra quella privilegiata dallo stesso Plutarco, ma poi viene rivisto in chiave metafisica ed escatologica nella lunga esposizione di Silla. Ciò dimostra che "per Plutarco la luna non poteva essere presa in considerazione soltanto per il suo aspetto di oggetto celeste e di corpo fisico, come appunto avviene nel corso della dimostrazione scientifica condotta nella prima parte dello scritto: una simile trattazione non poteva dunque non essere giudicata, dal suo punto di vista, parziale e limitata"<sup>42</sup>.

Per tornare al *De primo frigido*, il succedersi delle ipotesi sulla natura originaria del freddo e il fatto che esse siano suffragate da argomentazioni poi sistematicamente smantellate, fino alla sconcertante conclusione di tutto il discorso, non sono da intendersi come puro esercizio sofistico.

Esaminando casi analoghi presenti nelle *Quaestiones* convivales e accostandoli alla conclusione apparentemente 'scettica' del *De primo frigido*, Pierluigi Donini fa osservare che essa "vale soltanto per le *doxai* che si limitano a considerare i sensibili, compresa, ovviamente, quella stessa dialetticamente sostenuta da Plutarco argomentando a favore della terra: qualora ci si fermi al livello delle opinioni vertenti sui sensibili, allora non c'è nessuna di esse che sia davvero molto piú probabile di un'altra, e la cosa piú degna di un filosofo è

di rifugiarsi nella sospensione del giudizio"43. Sulla base di questa affermazione – peraltro assolutamente condivisibile – lo studioso colloca dunque l'ipotesi che sia la terra il primum frigidum, avanzata dallo stesso Plutarco, sullo stesso piano gnoseologico delle altre relative all'acqua o all'aria, per quanto essa abbia un maggior grado di plausibilità, e sostiene che la vera soluzione del problema sia quella proposta da Platone nel Timeo e riportata in 948B, dato che i triangoli elementari di cui là si parla non rientrano nella categoria degli oggetti sensibili. Tale interpretazione, sostenuta con argomenti non dissimili anche da George Boy-Stones<sup>44</sup>, appare sostanzialmente convincente, pur se c'è da chiedersi cosa esattamente intenda Plutarco nell'affermare che i sostenitori di quella teoria colgono la radice profonda della questione (τὴν γοῦν ἀρχὴν ὅθεν δεῖ λαμβάνουσιν), se anche sbagliano nei particolari (κατὰ μέρος διαμαρτάνουσι)45. Probabilmente la ri-

<sup>41</sup> OPSOMER 1988, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Donini 1986, p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> DONINI 1992, p. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Si veda *infra*, *Comm.*, nota 21. A proposito dell'ipotesi che fa della terra il *primum frigidum* lo studioso parla di "physical explanation of *all* the qualities possessed by the element which constitutes the principle of cold at the phenomenal level" (BOY-STONES 1997, p. 237).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ferrari 1995 (p. 152) ritiene che esista un rapporto preciso fra questo luogo del *De primo frigido* e quello del *De facie* in cui Lampria "afferma che il latte non fa da specchio e non riflette il raggio visivo 'a causa dell'irregolarità e della ruvidezza delle sue particelle' (διὰ τὴν ἀνωμαλίαν κὰ τραχύτητα τῶν μορίων, 936Ε)"; il passo a sua volta "rimanda esplicitamente a 930D, dove Lucio affermava che la luna possiede molte 'irregolarità e ruvidezze', fenomeno che rendeva problematica l'applicazione della legge generale della catottrica". Secondo lo studioso, in entrambi i casi Plutarco applicherebbe alla sua indagine il metodo della 'analisi costitutiva', in cui "la determinazione dell'anomalia, della ruvidezza e, in genere, della struttura di un corpo, di una superficie o estensione passa [...] attraverso la ricerca delle sue parti costituenti", finendo col concludere che non ci sono "buone ragioni per pensare che le 'parti costitutive' (τὰ μόρια) di cui si parla in *De facie*, 936E e che sono implicite in 930D debbano essere diverse da quelle cui si fa riferimento nel *De primo frigido*".

sposta sta nell'enigmatica espressione che segue subito dopo, ἀφ' Ἑστίας τῆς τῶν ὅλων, sulla quale si è già richiamata l'attenzione.

Plutarco non sostiene che la verità rimanga inconoscibile o che possa essere piú di una: essa è Estia, il cuore profondo di tutte le cose, la mistica entità che in un frammento di Filolao è detta "l'Uno che rimane in mezzo alla Sfera"  $^{46}$ , e che in senso fisico può essere pure identificata con la terra, anche se questa è solo una delle sue manifestazioni materiali, attingibile con una forma inferiore di conoscenza, la quale non può che muoversi nell'ambito dell'ètkó $\varsigma$  e del  $\pi\iota\theta$ ανόν.

Questi due distinti piani gnoseologici bisogna tener presenti per una corretta lettura del *De primo frigido*, la cui struttura di taglio impeccabilmente scientifico mostra in filigrana una visione 'sapienzale' della realtà, che della scienza supera e trascende le provvisorie conclusioni e le pretese certezze.

In tale prospettiva si possono applicare in qualche misura all'indagine di Plutarco sull'origine del freddo le considerazioni che Claudio Moreschini<sup>47</sup> fa riguardo all'atteggiamento che il Nostro assume nell'ambito della problematica teologica: "La cautela nel ragionamento, la sospensione del giudizio, che sono i fondamenti della gnoseologia accademica e anche di Plutarco, [...] derivano non da un preconcetto scetticismo, ma, tutto al contrario, proprio da un atteggiamento di reverenza, che impedisce affermazioni frettolose e, quindi, inadeguate alla dignità dell'argomento".

Da qui la sconcertante 'attualità' (termine da usarsi ovviamente con tutte le cautele del caso) di un metodo speculativo certamente da riscoprire e da rivalutare, soprattutto nel contesto del dibattito epistemologico contemporaneo, in cui radicali posizioni ideologiche di segno contrario ripropongo-

no come inconciliabili talune dicotomie che potrebbero essere solo apparenti, quali quelle fra scienza e fede o fra materialismo e spiritualismo: in questo senso Plutarco, guardiano solitario di un mondo su cui ormai vanno scendendo le ombre del crepuscolo, ci fornisce una grande lezione di umiltà e di onestà intellettuale.

<sup>46</sup> È il fr. 44 B 7 D.-K.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Moreschini 1996, p. 30.

### SOMMARIO DELL'OPERA

- 1 (945E-946A). Esiste un principio attivo del freddo, come il fuoco lo è del caldo? Oppure esso va considerato solo una semplice privazione di calore? L'osservazione empirica dei fenomeni legati al raffreddamento sembrerebbe avallare questa seconda ipotesi.
- 2 (946A-C). In realtà la privazione pura e semplice di qualcosa, implicando solo il venir meno di una forza di segno contrario, risulta inerte e non in grado di produrre alcun mutamento. Invece il freddo determina affezioni e alterazioni nei corpi in cui penetra, rivelandosi dunque un principio dinamico.
- 3 (946C-F). Inoltre ogni privazione è assoluta, cioè non può avere gradazioni maggiori o minori, mentre del freddo c'è una scala, al cui interno esso coesiste col calore via via decrescente.
- 4 (947A-B). Esiste poi una percezione del freddo cosí come del caldo, mentre la privazione, in quanto pura negatività, non si può né vedere né udire né toccare mediante i sensi. Viceversa, se il freddo si riducesse a una privazione di calore, non ne avvertiremmo direttamente gli effetti.
- 5 (947B-C). La privazione, poi, è qualcosa di semplice e non complesso, mentre le sostanze possiedono differenze e qualità specifiche. Cosí il silenzio è di un solo tipo, mentre il suono o il colore hanno una gamma assai variegata e producono effetti diversi in chi li percepisce.
- 6 (947C-D). Il caldo o il freddo inducono nei nostri corpi sensazioni ed effetti del tutto contrastanti, cosicché risulta evidente che l'uno si oppone all'altro come sostanza a sostanza; a meno che non pensassimo di escludere l'inverno dal novero delle stagioni e la tramontana da quello dei venti,

in quanto l'uno e l'altra si manifestano come semplici privazioni di calore.

7 (947D-948A). Se quattro sono gli elementi fondamentali (fuoco, acqua, aria e terra), altrettante devono essere le loro qualità originarie, fra le quali c'è appunto il freddo. Se volessimo negare il suo carattere di sostanza, dovremmo farlo anche col calore, e considerarli entrambi quali stati comuni della materia e risultati dei mutamenti cui essa è soggetta: è appunto questa la tesi di Anassagora, confutata però da Aristotele con validi argomenti.

8 (948A-C). Stabilito dunque che il freddo è una sostanza vera e propria, occorre indagarne l'origine e la natura. Per raggiungere questo scopo non ci si può tuttavia limitare all'individuazione delle cause prossime, ma occorre risalire alla radice prima del fenomeno: è questo che distingue il filosofo dagli esperti delle altre discipline, quali la medicina o la musica.

9 (948C-F). I vari pensatori del passato hanno attribuito l'origine del freddo ora all'aria ora all'acqua ora alla terra. Tuttavia, se il calore e la luminosità sono qualità del fuoco, occorre che il principio opposto si manifesti come freddo e buio, e questi sono propri della tenebra originaria, cioè dell'aria priva di luce. Anche Omero ed Esiodo usano spesso il termine aér come sinonimo di 'tenebra', e ciò trova conferma nell'etimologia di alcuni vocaboli impiegati per esprimere il concetto di 'buio' e di 'freddo'.

10 (948F-949B). Se la distruzione di una sostanza implica la sua trasformazione nel principio opposto, si può ben dire, con Eraclito, che "la morte del fuoco è la nascita dell'aria", perché aria è il fumo che esso produce estinguendosi o il vapore che si sprigiona dai corpi caldi sottoposti a raffreddamento. Dunque l'aria, in quanto opposto del fuoco, è anche il principio generatore del freddo.

11 (949B-C). Lo stesso congelamento, che è l'effetto piú forte provocato dal freddo, riguarda sí l'acqua, ma è determinato dall'aria, che comprimendo l'elemento fluido lo rende solido e compatto. Ciò spiega da una parte le nevicate, dovute all'effetto combinato di venti meridionali e settentrionali, e dall'altra lo sciogliersi dei fiocchi di neve, durante il quale si ha emissione di aria sottile e fredda.

12 (949C-F). Che l'aria, e non l'acqua, sia il principio del freddo si può desumere da varie esperienze di carattere empirico. Cosí accade, ad esempio, che siano piú gelide le acque scaturite da una sorgente, sulla cui minore quantità l'aria esercita un maggiore influsso refrigerante, e che l'acqua di un pozzo, versata in un recipiente sospeso al suo interno, dopo un po' divenga piú fredda. Inoltre nessun fiume gela fino al fondo, perché l'aria non arriva nella parte sottostante la sua superficie, e dopo un bagno termale i corpi, a contatto con l'aria che penetra attraverso i pori, sono piú intirizziti.

13 (949F-950D). Tuttavia, non meno valide sono le argomentazioni di chi identifica tale principio con l'acqua. Infatti anch'essa ha, come sue precipue qualità, l'oscurità e il freddo, cioè gli opposti della luce e del calore, che sono invece caratteristiche del fuoco. Una stoffa bianca, se immersa nell'acqua, diviene piú scura, e riprende il suo colore solo quando si è asciugata ai raggi del sole, e lo stesso accade alla terra bagnata. Viceversa l'olio, che tra i liquidi contiene la massima quantità di aria, è fra essi il piú trasparente e il meno freddo, tanto da essere usato come fonte di luce sia sulla superficie del mare sia sotto di essa.

14 (950D-951B). Detto questo, c'è da stupirsi che alcuni spieghino la freddezza dell'aria con la sua oscurità, senza tener conto di coloro che sostengono la tesi opposta, cioè che essa è calda per la sua leggerezza. Infatti molti corpi sono privi di calore e tuttavia luminosi, ma nessuno di quelli freddi è

leggero né tende a salire verso l'alto. Inoltre la distruzione di una sostanza non implica che essa si trasformi nel suo contrario, ma solo che dal suo contrario venga annientata. Ora, è universalmente noto che solo l'acqua riesce ad annientare il fuoco, mentre l'aria addirittura lo alimenta, e lo accoglie quando esso si muta in fumo.

15 (951B-E). A favore dell'acqua, e non dell'aria, come elemento opposto al fuoco si può anche addurre il decisivo argomento che la stessa aria sta vicino all'etere, cioè alla sostanza ignea: infatti non è ragionevole pensare che la natura abbia accostato due princípi fra di loro opposti.

16 (951E-952C). Inoltre l'aria in alcune regioni del mondo è fredda e umida, ma in altre è secca e calda; l'acqua invece si oppone sempre al calore del fuoco per la sua freddezza, come per la sua umidità all'asciuttezza e per il suo peso alla leggerezza di quello. Come il fuoco disgrega e separa, cosí l'acqua aggrega e unisce; essa è inoltre incombustibile e tale rende anche qualunque oggetto ne sia impregnato.

17 (952C-953B). Ma proprio le argomentazioni, finora esaminate, a favore dell'aria o dell'acqua come origine del freddo potrebbero essere utilizzate per ricondurre tale origine alla terra. Infatti essa si oppone in tutto all'etere, cioè alla sostanza ignea, giacché, come il fuoco è leggero, mobile, caldo, luminoso, cosí la terra è pesante, immobile, originariamente fredda e buia.

18 (953B-D). Di queste qualità della terra sono soprattutto la pesantezza, la solidità e la stabilità le più intrinseche al freddo, ma lo è anche la durezza, dato che il freddo eccessivo congela gli oggetti e perfino gli organismi viventi, rendendoli rigidi e soggetti a spezzarsi.

19 (953D-954B). Se ogni forza prevalente su un'altra tende ad assimilare quella che le soccombe, come il fuoco trasforma tutto in fiamma, l'aria in vento e l'acqua in liquido, la

durezza della terra è effetto della solidificazione determinata dal freddo, che ha espulso il calore dal suo interno.

20 (954B-D). Una prova di ciò si ha nel fatto che d'inverno si combatte il freddo abitando le parti superiori delle case e d'estate quelle piú basse, per avere refrigerio dal caldo; allo stesso modo, durante la stagione piú rigida si tende a risiedere in località marine, cioè ci si allontana dalla terra, mentre durante il periodo piú caldo si cerca di nuovo il clima terrestre e interno.

21 (954D-955B). Inoltre secondo i medici la terra ha per sua natura proprietà astringenti e refrigeranti, tanto da essere adoperata nella preparazione di sostanze medicinali rivolte a produrre tali effetti. C'è poi da dire che essa generalmente non brucia, laddove l'aria talvolta produce da sé fiamme, e che sta immobile al centro dell'universo, tanto che gli antichi le diedero il nome di Estia per la sua staticità e compattezza.

22 (955B-C). Se dunque gli antichi ritennero fra di loro non mescolabili le cose celesti e quelle terrestri, non fu in base alle posizioni che rispettivamente occupano, ma a causa delle loro opposte proprietà: la sempiterna natura delle prime è calda, luminosa, veloce; quella mortale delle seconde è fredda, buia, lenta. È ciò vale anche per gli esseri viventi, prima e dopo la morte.

23 (955C). Ma forse, dopo aver messo a confronto le diverse e opposte opinioni sull'argomento, anziché accettare l'una o l'altra, conviene sospendere il giudizio su una materia cosí poco perspicua.



De primo frigido (61, Pl. 53, Cat. Lampr. 90, 945E-955C)

F 1. "Εστι τις ἄρα τοῦ ψυχροῦ δύναμις, ὧ | Φαβωρῖνε, πρώτη καὶ οὐσία, καθάπερ τοῦ θερμοῦ τὸ πῦρ, ἡς παρουσία τινὶ καὶ μετοχῆ γίνεται τῶν ἄλλων ἕκαστον ψυχρόν; "Η μαλλον ἡ ψυχρότης στέρησίς ἐστι θερμότητος, ὥσπερ τοῦ φωτὸς τὸ σκότος λέγουσι καὶ τῆς κινήσεως τὴν στάσιν; 'Επεὶ καὶ τὸ ψυχρὸν ἔοικε στάσιμον εἰναι, κινητικὸν δὲ τὸ θερμών | αἴ τε τῶν θερμῶν καταψύξεις οὐδεμιᾶς παρουσία γίνονται δυνάμεως, ἀλλ' ἐκστάσει θερμότητος. ἄμα γὰρ ἀπιοῦσα πολλὴ φαίνεται καὶ ψύχεται τὸ ὑπολειπόμενον ὁ γὰρ ἀτμός, ὂν τὰ ζέοντα τῶν ὑδάτων μεθίησιν, ἀπιόντι τῷ θερμῷ συνεκπίπτει. διὸ καὶ μειοῦ τὸ πλῆθος ἡ περίψυξις, ἐκκρίνουσα τὸ θερμὸν ἑτέρου μηδενὸς ἐπεισιόντος.

2. "Η πρώτον μὲν ἄν τις ὑπίδοιτο τοῦ λόγου τούτου τὸ πολλὰς τῶν ἐμφανῶν ἀναιρεῖν δυνάμεων, ὡς οὐ ποιότητας οὐδ' ἔξεις, ἕξεων δὲ καὶ ποιοτήτων στερήσεις, βαρύτητα μὲν κουφότητος καὶ σκληρότητα μαλακότητος τὸ μέλαν δὲ τοῦ λευκοῦ καὶ τὸ πικρὸν Ιτοῦ γλυκέος, καὶ ὧν ἕκαστον ἑκάστω πέψυκεν

Codd: J g X B  $\delta$  n  $\alpha$  A E Codd. cognatione conexi:  $\Pi$  =  $\alpha$  A E Titulus πρώτου Cat. Lampt.  $\Omega$  (Rei. Wy.): πρώτως Mez. (edd.) 945 E 2 ἄρα edd.: ἄρα He.  $\parallel$  946 Λ 3 ἀπιοῦσα πολλή  $\Omega$  (edd.): ἀπιοῦση πολλή dub. Wy. ἀπιοῦσ' δλη Mez. (He.)  $\parallel$  6 πλήθος  $\mathbf{O}$ : πάθος E  $\parallel$  11 στερήσεις  $\Omega$  (edd.): στερήσεις οὕσας Ha. (He.)  $\parallel$  B 1 καὶ ὧν  $\Omega$ : [καὶ] γε] καὶ ἄλλων ὧν  $\mathbb{W}^{\mathsf{L}}$ 

L'ORIGINE DEL FREDDO<sup>2</sup>

1. Esiste davvero<sup>3</sup>, o Favorino<sup>4</sup>, una qualche forza naturale<sup>5</sup> capace di dare origine al freddo, ed esiste anche una sostanza, cosí come è il fuoco rispetto al caldo, per la cui presenza e per il cui apporto ogni altra materia diventa fredda? O piuttosto la freddezza6 è solo privazione<sup>7</sup> di calore, come dicono che il buio lo sia della luce e la quiete del movimento? In effetti anche del freddo la 946A caratteristica sembra essere la staticità, cosí come la mobilità quella del caldo; inoltre i processi di raffreddamento degli oggetti caldi avvengono senza l'intervento di alcuna forza esterna, ma per fuoriuscita di calore, giacché allo stesso tempo sembra che questo si disperda in gran parte e che il residuo si vada raffreddando; tant'è che il vapore sprigionato dall'acqua bollente fuoriesce insieme al caldo che si dilegua, e per questo motivo il raffreddamento, espellendo il caldo stesso, fa diminuire la quantità complessiva della materia, non essendovi altro elemento che ne prenda il posto.

2. Ma è forse il caso di avanzare già fin dall'inizio dei dubbi circa un simile modo di argomentare. Cosí infatti si finisce con l'eliminare molte delle forze naturali la cui esistenza risulta del tutto evidente, in quanto non le si considera qualità e nemmeno proprietà, ma piuttosto privazioni di proprietà e di qualità<sup>8</sup>, come la pesantezza lo sarebbe della leggerezza e la durezza della morbidezza, come il nero del bianco e l'amaro del

945F 4-6 cf. Plut. aet. phys. 29, 919A-B

άντικεισθαι κατά δύναμιν, ούχ ώς έξει στέρησις. ἔπειθ' ὅτι πᾶσα στέρησις ἀργόν ἐστι καὶ ἄπρακτον, ὡς τυφλότης καὶ κωφότης καὶ σιωπή καὶ θάνατος ἐκστάσεις γάρ είσιν είδων καὶ ἀναιρέσεις οὐσιων, οὐ φύσεις τινές οὐδ' οὐσίαι καθ' ἑαυτάς, ή δὲ ψυχρότης οὐκ ἐλάττονα τῆς θερμότητος ἐγγινομένη τοῖς σώμασι πάθη καὶ μεταβολάς ἐνεργάζεσθαι πέφυκε καὶ γὰρ πήγνυται πολλὰ τῷ ψυχρῷ καὶ συγκρίνεται καὶ πυκνούται και τὸ στάσιμον αὐτῶ και δυσκίνητον οὐκ άργόν ἐστιν, άλλ' ἐμβριθὲς καὶ βέβαιον, ὑπὸ ῥώιτης Ο συνερειστικόν καὶ συνεκ τικόν έχούσης τόνον. "Οθεν ή μεν στέρησις ἔκλειψις γίνεται καὶ ὑποχώρησις τῆς άντικειμένης δυνάμεως, ψύχεται δὲ πολλὰ πολλής αὐτοῖς θερμότητος ἐνυπαρχούσης. ἔνια δὲ καὶ μᾶλλον ή ψυχρότης, αν λάβη θερμότερα, πήγγυσι και συνάγει, καθάπερ τὸν βαπτόμενον σίδηρον. Οἱ δὲ Στωικοὶ καὶ τὸ πνεῦμα λέγουσιν ἐν τοῖς σώμασι τῶν βρεφῶν τῆ περιψύξει στομοῦσθαι καὶ μεταβάλλον ἐκ φύσεως γίνεσθαι ψυχήν άλλὰ τοῦτο μὲν ἀμφισβητήσιμον, έτέρων δὲ πολλών τὴν ψυχρότητα φαινομένην δημιουργόν οὐκ ἄξιον ἡγεῖσθαι στέρησιν.

dolce9, e cosí via in tutti quei casi nei quali ciascun elemento si oppone a un altro in base alla contrarietà della forza naturale che lo produce, e non come la privazione di una data proprietà alla presenza di essa. Bisogna poi tener presente il fatto che ogni privazione è inerte e inattiva, come possono esserlo la cecità o la sordità, il silenzio o la morte: si tratta infatti del venir meno di forme e della distruzione di sostanze, non di qualità naturali o di sostanze in quanto tali. Invece la freddezza, non meno del calore, produce per sua natura affezioni e alterazioni<sup>10</sup> nei corpi in cui penetra: infatti molti oggetti sotto l'azione del freddo si congelano, si compattano e si condensano. E la stabilità e l'immobilità che il freddo conferisce non è fittizia ma salda e consistente, dipendendo dalla sua forza dotata di una C tensione coesiva e aggregante. È questo il motivo per cui, mentre la privazione non è altro che l'indebolirsi e il venir meno della forza contraria, invece parecchi oggetti si raffreddano pur mantenendo in sé molto calore, e in alcuni, addirittura, la rapidità dei processi di solidificazione e di condensazione prodotti dal freddo è direttamente proporzionale alla quantità di calore in essi contenuta, come nel caso del ferro immerso nell'acqua. Inoltre gli Stoici affermano che il soffio vitale nel corpo dei neonati si condensa per effetto del freddo, e per mutazione naturale diventa anima<sup>11</sup>. Ma se questa teoria rimane oggetto di discussione, non è tuttavia ragionevole che la freddezza, evidente causa produttrice di molti altri effetti, venga considerata una semplice privazione.

B 3 πάσα deest in BαA¹ | 9 συγκρίνεται  $\mathbf O$  (cdd.): εγκρίνεται  $J^2$ ΒαΛ (Rei.) εκκρίνεται Mez. | 10 αὐτῷ  $\mathbf O$ : αὐτὸς J αὐτὸ g X | 11-C 1 ὑπὸ – τόνον deest in g || C 8 φύσεως  $\Omega$ : ψύξεως Herw. ex Stoic. rep. 1052F

3. Έτι στέρησις μὲν οὐδεμία δέχεται τὸ μᾶλλον D καὶ τὸ ἡττον, Ιούδ' αν είποι τις ἕτερον ἑτέρου μαλλον πεπηρώσθαι τών μή βλεπόντων ή σιωπάν τών μή φθεγγομένων ἢ τεθνάναι τῶν μὴ ζώντων ἐν δὲ τοῖς ψυχροίς πολύ τὸ μάλλον καὶ τὸ ήττον ἔνεστι καὶ τὸ λίαν καὶ τὸ μὴ λίαν καὶ ὅλως ἐπιτάσεις καὶ ἀνέσεις, ώσπερ εν τοις θερμοίς, διὰ τὸ τὴν ύλην πη μεν σφόδρα πή δ' ήρέμα πάσχουσαν ύπὸ τῶν ἐναντίων δυνάμεων έτερα μάλλον έτέρων καὶ θερμότερα καὶ ψυχρότερα παρέχειν έξ έαυτης. Καὶ γὰρ ἕξεως μὲν οὐκ ἔστι μίξις πρός στέρησιν οὐδ' ἀναδέχεται δύναμις οὐδεμία την αντικειμένην αυτή στέρησιν επιούσαν ουδε ποιεί Ε κοινωνὸν ἀλλ' ἀντεξανίσταται θερμά δ' ἐστὶν ἄχρις ού κεραννύμενα ψυχροίς ύπομένει, καθάπερ μέλανα λευκοίς καὶ βαρέσιν ὀξέα καὶ γλυκέσιν αὐστηρά, παρέχοντα τῆ κοινωνία ταύτη καὶ άρμονία χρωμάτων τε καὶ φθόγγων καὶ φαρμάκων καὶ ὄψων προσφιλείς πολλάς καὶ φιλανθρώπους γενέσεις. Ή μὲν γὰρ κατά στέρησιν καὶ έξιν ἀντίθεσις πολεμικὴ καὶ ἀσύμβατός έστιν, οὐσίαν θατέρου τὴν θατέρου φθορὰν ἔχοντος. τη δὲ κατὰ τὰς ἐναντίας δυνάμεις καιροῦ τυχούση πολλά μὲν αἱ τέχναι χρώνται, πλείστα δ' ἡ φύσις ἔν τε ταίς ἄλλαις γενέσεσι καὶ ταίς περὶ τὸν άέρα τροπαίς, καὶ ὅσα διακοσμῶν καὶ βραβεύων ὁ θεὸς άρμο νικός καλείται καὶ μουσικός, οὐ βαρύτητας συναρμόττων καὶ ὀξύτητας οὐδὲ λευκὰ καὶ μέλανα

D 5 ἐπιτάσεις καὶ ἀνέσεις  $\mathbf{O}$  (edd.): ἐπίτασις καὶ ἄνεσις  $X^2BII$  (Rei. Dü.) | 6 διὰ τὸ  $J^tgA^2X^t$  (Mez. Wy.) edd.): διὸ  $X^2J^2\mathbf{O}$  (Rei. Wy.) | 11 ἐπιοῦσαν g (Madvig, edd.): ἐμποιοῦσαν  $\mathbf{O}$  (Rei. Wy. Dü.) ἐνοποιοῦσαν dub. Wy. | 12 ἀντεξανίσταται g (edd.): ἀντεξίσταται  $\mathbf{O}$  (Wy. Dü. He.) | E 1 ἐστὶν edd.: ἔστιν Hu. | ἄχρις  $JgA^{pc}B$  (edd.): ἄχρι  $\mathbf{O}$  (Be. He.) | 2 ὑπομένει  $JgA^2$  (edd.): ὑπομένη  $\mathbf{O}$  | 7 ἀντίθεσις  $\mathbf{O}$ : ἀντίθετος  $XB\alpha^{ac}A^1E$  10 | 11-12 τροπαῖς  $\mathbf{O}$  (edd.): περιτροπαῖς g A Laur. 80, 21 δ ante τροπαῖς lac. 4 litt. X

3. Inoltre nessuna privazione ammette un grado D maggiore o minore, né si potrebbe affermare che tra i non vedenti uno sia piú cieco di un altro o piú muto tra coloro che non sono in grado di parlare o piú morto tra coloro che non sono più in vita. Invece la gradazione termica negli oggetti freddi, come in quelli caldi, va dal molto più al molto meno, e dal troppo al non troppo freddo<sup>12</sup>, e in generale si può avere aumento o diminuzione della temperatura, giacché la materia, sottoposta all'azione più o meno intensa delle opposte forze, soggiace al prevalere dell'una o dell'altra e si fa di conseguenza piú calda o piú fredda. Infatti non può esistere mescolanza di una qualità positiva con la sua privazione, e nessuna forza ne ammette una contraria che generi in lei la privazione né coesiste con essa, ma E solo vi si oppone; invece vi è un punto fino al quale le cose calde si mantengono tali pur mescolate con le fredde, e cosí le nere con le bianche, le acute con le gravi e le aspre con le dolci, offrendo con tale armonica combinazione di colori e di suoni, di condimenti<sup>13</sup> e di pietanze molti prodotti graditi ai gusti degli uomini. Infatti l'opposizione tra una proprietà e la sua privazione risulta conflittuale e inconciliabile, poiché l'esistenza dell'una implica l'annullamento dell'altra; invece quando si verifica in modo opportuno tra forze contrarie, molto se ne giovano le arti e moltissimo la natura nella varietà delle sue creazioni, ma particolarmente nei mutamenti atmosferici e in tutti quei fenomeni per cui la divinità, in quanto li ordina e li gover-F na, è detta armonica e musicale<sup>14</sup>, non perché armonizzi suoni gravi e acuti, né perché riesca a fondere tra

συμφώνως όμιλοῦντα παρέχων ἀλλήλοις, άλλὰ τὴν τῆς θερμότητος καὶ ψυχρότητος ἐν κόσμω κοινωνίαν καὶ διαφοράν, ὅπως συνοίσονταί τε μετρίως καὶ διοίσονται πάλιν, ἐπιτροπεύων καὶ τὸ ἄγαν ἐκατέρας ἀφαιρων εἰς τὸ δέον ἀμφοτέρας καθίστησι.

4. Καὶ μὴν ψυχροῦ μὲν αἴσθησις ἔστιν, ώσπερ 947A καὶ θερμού στέρησις δ' οὔθ' όρατὸν οὔτ' ἀκουστὸν οὔθ' ἁπτὸν οὔτε ταῖς ἄλλαις αἰσθήσεσι γνωστόν. Οὐσίας γάρ τινος αἴσθησις ήν ὅπου δ' οὐσία μή φαίνεται, νοείται στέρησις, οὐσίας ἀπόφασις οὖσα, καθάπερ όψεως τυφλότης καὶ φωνής σιωπή καὶ σώματος έρημία καὶ κενόν. Οὅτε γὰρ κενοῦ δι' άφης αἴσθησις ἔστιν, άλλ' ὅπου μὴ γίνεται σώματος άφή, κενοῦ γίνεται νόησις ούτε σιγής ἀκούομεν, άλλά, κἂν μηδενός ἀκούωμεν, σιγήν νοούμεν ώς δ' αὔτως καὶ τυφλών καὶ γυμνών καὶ ἀνόπλων οὐκ αἴσθησις ἔστιν άλλ' αισθήσεως αποφάσει νόησις. Έδει τοίνυν μη γί-Β νεσθαι ψυχρών αισθησιν, άλλ' όπου τὸ θερμὸν έπιλείπει νοείσθαι τὸ ψυχρόν, είπερ ην θερμού στέρησις. εί δ', ὥσπερ τὸ θερμὸν ἀλέα καὶ διακρίσει τῆς σαρκός, ούτω συγκρίσει καὶ πυκνώσει τὸ ψυχρὸν αἰσθητόν έστι, δήλον ὅτι καὶ ψυχρότητος ἰδία τις ἔστιν ἀρχὴ

F 5 συνοίσονται  $\mathbf O$  (edd.): συνοίσωνται XIIgs (Rei. Wy.) | 5-6 διοίσονται  $\mathbf O$  (edd.) διοίσωνται XIIgs (Rei. Wy.) | 947A 4 τινος  $\Omega$  (edd.): <ἄν> τινος Papab. | 9 κᾶν  $\Omega$  (edd.): ἐαν Emp. (Hu.) | 11 γυμνών καὶ ἀνόπλων (ἀόπλων Be.)  $\Omega$  (edd.): ἐνεών καὶ ἀωίτων Nab. γυμνών He. | 12 ἀποφάσει Xy. interpr. Wy. (edd.): ἀπόφασις  $\Omega$  (Rei. Wy.) |  $\mathbb B$  4 τὸ deest in  $\mathbb B$ 

καὶ πηγή καθάπερ θερμότητος.

loro in un gradevole insieme colori chiari e scuri, ma perché sovrintende all'accordo e alla distinzione del calore e della freddezza nell'universo, per far sí che le due qualità si combinino secondo una giusta misura e poi di nuovo si separino, e inoltre perché, eliminando l'eccesso dell'una o dell'altra, le riconduce entrambe alla giusta proporzione.

4. Inoltre esiste una percezione del freddo, cosí 947 A come del caldo, mentre la privazione non è qualcosa che possa vedersi né udirsi né toccarsi né riconoscersi mediante gli altri sensi. Infatti può esservi percezione solo di una data sostanza; ma quando questa sostanza non appare, se ne può dedurre la privazione, che è negazione della sostanza, come della vista lo è la cecità, della voce il silenzio e della materia corporea l'assenza e il vuoto. Infatti non possiamo percepire il vuoto attraverso il tatto, ma laddove non c'è tangibilità di materia, si può dedurre l'idea del vuoto<sup>15</sup>; né possiamo udire il silenzio, ma anche quando non udiamo alcunché, giungiamo a immaginarne l'esistenza; allo stesso modo non v'è percezione di ciò che manca a chi è cieco o nudo o disarmato, ma si può arrivare a pensarlo attraverso la negazione di quanto viene percepito. Se dunque il fred-B do si riducesse a pura privazione del caldo, non dovremmo averne percezione, ma solo postularne l'esistenza dalla mancanza di caldo: se invece, come il caldo è percepibile attraverso il riscaldarsi e il rilassarsi della carne, cosí lo è il freddo attraverso il suo contrarsi e ispessirsi, risulta evidente che vi è uno specifico principio e una fonte della freddezza, cosí come del calore.

- 5. "Ετι τοίνυν εν τι καὶ ἀπλοῦν ἡ περὶ εκαστον εἰδος στέρησις, αἱ δ' οὐσίαι πλείονας διαφορὰς καὶ δυνάμεις εχουσι. Μονοειδὲς γὰρ ἡ σιωπὴ ποικίλον δ' ἡ φωνή, νῦν μὲν ἐνοχλοῦσα νῦν δὲ τέρπουσα τὴν αἴσθησιν ἔχει δὲ τοιαύτας καὶ τὰ χρώματα καὶ τὰ σχήματα διαφοράς, ἐν αἶς ἄλλοτ' ἄλλως τὸν προστυγζάνοντα διαἰτίθησι τὸ δ' ἀναφὲς καὶ ἄχρωστον καὶ ὅλως ἄποιον οὐκ ἔχει διαφοράν, ἀλλ' ὅμοιόν ἐστιν.
- 6. 'Αρ' οὖν ἔοικε τοῖς στερητικοῖς τούτοις τὸ ψυχρόν, ώστε μη ποιείν έν τοίς πάθεσι διαφοράν, ή τούναντίον ήδοναί τε μεγάλαι καὶ ώφέλιμοι τοῖς σώμασιν ἀπὸ ψυχρῶν ὑπάρχουσι καὶ βλάβαι πάλιν νεανικαὶ καὶ πόνοι καὶ βαρύτητες, ὑφ' ὧν οὐκ ἀεὶ φεύγει καὶ ἀπολείπει τὸ θερμὸν ἀλλὰ πολλάκις ἐγκαταλαμβανόμενον άνθίσταται καὶ μάχεται, τῆ μάχη δ' αὐτῶν ὄνομα φρίκη καὶ τρόμος, ἡττωμένω δὲ τῷ θερμῷ τὸ πήγνυσθαι καὶ ναρκᾶν ἐπιγίνεται, κρατοῦν δὲ D τοῦ ψυχροῦ διάχυσιν παρέχει καὶ ἀλέαν τῷ σώματι μεθ' ήδονής, ὅπερ "Ομηρος 'ἰαίνεσθαι' κέκληκεν; 'Αλλὰ ταῦτά γε παντὶ δῆλα, καὶ τούτοις οὐχ ἥκιστα τοις πάθεσιν ἐνδείκνυται τὸ ψυχρὸν ὅτι πρὸς τὸ θερμὸν ώς οὐσία πρὸς οὐσίαν ἢ πάθος πρὸς πάθος ούχ ώς ἀπόφασις ἀντίκειται καὶ στέρησις, οὐδὲ φθορά τίς ἐστι τοῦ θερμοῦ καὶ ἀναίρεσις άλλὰ φθαρτικὴ φύ-

B 12 ἐν αἶς  $\mathbf{O}$ : ἐν αῖς καὶ οῖς  $\mathbf{g}$  (καὶ οῖς  $\mathbf{A}^{s}$ ) || D 3 παντὶ  $\mathbf{O}$ : πάντα  $\mathbf{g}\delta$  | 5 ἢ  $\mathbf{O}$ : καὶ  $\mathbf{g}$  | 7 ἀλλὰ φθαρτικὴ  $\Omega$  (edd.): ἀλλ' ὑπαρκτὴ Madvig (He.)

- 5. E ancora: la privazione di ogni tipo è qualcosa di unico e di semplice, mentre le sostanze possiedono parecchie differenze e qualità specifiche. Il silenzio, ad esempio, è di un solo tipo, mentre il suono ha tonalità assai varie, e per questo provoca sensazioni ora di fastidio, ora di piacere. I colori e le figure, poi, hanno tra loro tali differenze, da produrre effetti diversi a seconda delle diverse circostanze in cui si presentano a chi li osserva. Ma ciò che è intangibile, privo di colore e del tutto sprovvisto di qualità non si presenta in forme differenti, ma è sempre uguale a se stesso.
- 6. C'è dunque da chiedersi se il freddo possa effettivamente assimilarsi a queste privazioni, al punto da non produrre differenze nel modo in cui viene percepito, o se, all'opposto, vada considerato che dal freddo derivano al nostro corpo piaceri intensi e gratificanti, ma anche danni rovinosi, sofferenze e affanni insopportabili, sotto il cui incalzare non sempre il caldo fugge e si ritira, ma sovente, pur soverchiato, resiste e combatte, e questa contesa di opposti ha nome brivido e tremore; e se è il caldo a soccombere, si instaura una condizione di raggelamento e torpore, mentre, se è D sconfitto il freddo, si diffonde nel corpo una rilassante e piacevole sensazione di calore, la stessa che Omero designa col verbo "scaldarsi" 16. Ma certo questo a ognuno risulta fin troppo evidente; ed è principalmente attraverso questi effetti che si dimostra come il freddo si opponga al caldo nel modo in cui sostanza si oppone a sostanza o effetto ad altro effetto, non come negazione o privazione; né esso è un annientamento del caldo o una sua eliminazione, ma un vero e proprio elemento

σις καὶ δύναμις. "Η καὶ τὸν χειμῶνα τῶν ὡρῶν καὶ τὰ βόρεια τῶν πνευμάτων ἐξέλωμεν, ὡς στερήσεις ὄντα τῶν θερμῶν καὶ νοτίων ἰδίαν δ' ἀρχὴν οὐκ ἔχοντα.

7. Καὶ μὴν τεττάρων γε τῶν πρώτων ὄντων ἐν τῷ παντί σωμάτων, ἃ διὰ πλήθος καὶ ἁπλότητα καὶ δύ-Ε ναμιν | οι πλείστοι στοιχεία των άλλων υποτίθενται καὶ άρχάς, πυρὸς καὶ ὕδατος καὶ άέρος καὶ γῆς, άναγκαιόν έστι και ποιότητας είναι τας πρώτας και άπλας τοσαύτας. Τίνες οὖν εἰσιν αὖται πλὴν θερμότης καὶ ψυχρότης καὶ ξηρότης καὶ ὑγρότης, αἷς τὰ στοιχεία πάσχειν άπαντα καὶ ποιείν πέφυκεν; 'Ως δὲ τῶν ἐν γραμματική στοιχείων βραχύτητές εἰσι καὶ μακρότητες, τῶν δ' ἐν μουσική βαρύτητες καὶ ὀξύτητες, οὐ θάτερα τῶν ἑτέρων στέρησις, οὕτως ἐν τοῖς φυσικοίς σώμασιν άντιστοιχίαν ύποληπτέον ύγρων πρὸς ξηρὰ καὶ ψυχρῶν πρὸς θερμά, τὸ κατὰ λόγον F άμα καὶ τὰ φαινόμενα | διαφυλάττοντας. "Η, καθάπερ 'Αναξιμένης ὁ παλαιὸς ἄετο, μήτε τὸ ψυχρὸν ἐν οὐσία μήτε τὸ θερμὸν ἀπολείπωμεν, ἀλλὰ πάθη κοινὰ τής ύλης ἐπιγινόμενα ταίς μεταβολαίς τὸ γὰρ συστελλόμενον αὐτῆς καὶ πυκνούμενον ψυχρὸν εἶναί φησι, τὸ δ' ἀραιὸν καὶ τὸ χαλαρὸν (οὕτω πως ὀγομάσας καὶ τῷ ῥήματι) θερμόν ὅθεν οὐκ ἀπεικότως λέγεσθαι τὸ καὶ θερμὰ τὸν ἄνθρωπον ἐκ τοῦ στόματος

Ε 5 ἀς  $\Omega$ : ὰς Post | 6 καὶ ποιεῖν  $\Omega$ : ποιεῖν Post | 10 ἀντιστοιχίαν Mez. Wy.¹ (edd.): ἀντὶ στοιχείαν gs (Wy.) ἀντιστοιχείων B Laur. 80, 21(Rei.) ἀντὶ στοιχείων  $\mathbf{O}$  | ὑποληπτέων  $\mathbf{O}$  (edd.): ὑπολειπτέων  $\mathbf{E}^{\text{ss m2}}$  ἀπολειπτέων  $\mathbf{A}^{\text{ca}}$  (Rei.) ἀπολειπτέων  $\mathbf{X}^{2}$ n $\mathbf{B}^{1}$ α $^{\text{ca}}$  ||  $\mathbf{F}$  3 ἀπολείπωμεν  $\mathbf{O}$  (edd.): ἀπολίπωμεν g ἀπολείπομεν  $\mathbf{E}$  (Ald. Rei.) | 6 τὸ (alterum) parum necessario del. Cast.¹ | 7 καὶ τῷ  $\Omega$  (edd.): τῷ Ha. (He.) | 7-8 λέγεσθαι  $\mathbf{O}$  (edd.): λέγεται  $\mathbf{B}$  (Rei.) | 8 καὶ deest in  $\mathbf{B}$ 

naturale dotato di forza distruttiva. Se cosí non fosse, dovremmo escludere anche l'inverno dal novero delle stagioni e la tramontana da quello dei venti, in quanto l'uno e l'altra sarebbero rispettivamente privazioni dei calori estivi e dei venti meridionali, senza avere un'origine propria.

7. E poiché quattro sono nell'universo i corpi origina-E ri<sup>17</sup>, che per la loro quantità, semplicità e forza i piú considerano elementi costitutivi e princípi di tutti gli altri, e cioè il fuoco, l'acqua, l'aria e la terra, è necessario che altrettante siano le qualità originarie e semplici. E quali dunque sono queste qualità, se non il calore, la freddezza, la secchezza e l'umidità, cioè quelle attraverso cui gli elementi subiscono e producono per loro stessa natura ogni mutamento? Come fra gli elementi grammaticali ve ne sono di brevi e di lunghi e fra quelli musicali di gravi e di acuti<sup>18</sup>, e gli uni non sono privazioni degli altri, cosí fra le sostanze naturali dobbiamo supporre che vi sia una simmetrica opposizione fra quelle umide e quelle secche, e fra le fredde e le calde. F accordandoci in tal modo con la logica e l'evidenza; ovvero, come riteneva l'antico Anassimene<sup>19</sup>, non dovremmo annoverare né il freddo né il caldo tra le sostanze, ma considerarli come affezioni comuni della materia che sopravvengono con i cambiamenti. Infatti egli afferma che tutto ciò di essa che si condensa e contrae è freddo, mentre ciò che va soggetto a rarefazione o "rilassamento" (è anche questo il vocabolo che usa) è caldo; per cui non è contraddittorio affermare che

947D 11-E 2 Emped. 31 B 17 D.-K., v. 18 || F 1-948A 9 Anaxim. 13 B 1 D.-K. | 7-948A 9 cf. [Aristot.] probl. 945b 8-22, 964a 10-12

948Α καὶ ψυχρὰ μεθιέναι: Ψύχεται γὰρ ἡ πνοἡ πιεσθείσα καὶ πυκνωθείσα τοῖς χείλεσιν, ἀνειμένου δὲ τοῦ στόματος ἐκπίπτουσα γίνεται θερμὸν ὑπὸ μανότητος. Τοῦτο μὲν οὖν ἀγνόημα ποιεῖται τοῦ ἀνδρὸς ὁ ᾿Αριστοτέλης: ἀνειμένου γὰρ τοῦ στόματος ἐκπνεῖσθαι τὸ θερμὸν ἐξ ἡμῶν αὐτῶν, ὅταν δὲ συστρέψαντες τὰ γείλη φυσήσωμεν, οὐ τὸν ἐξ ἡμῶν ἀλλὰ τὸν ἀέρα τὸν πρό τοῦ στόματος ώθεισθαι ψυχρὸν ὄντα καὶ προσπίπτειν.

96

8. Εί δ' ἀπολειπτέον οὐσίαν ψυχροῦ καὶ θερμοῦ, προάγωμεν επί τὸ εξής τὸν λόγον, ήτις ἐστὶν οὐσία καὶ ἀρχὴ καὶ φύσις ψυχρότητος ζητοῦντες. Οι μὲν οὖν, τῶν σκαληνῶν καὶ τριγωνοειδῶν σχηματισμῶν Β ἐν τοῖς Ισώμασι κειμένων, τὸ ῥιγοῦν καὶ τρέμειν καὶ φρίττειν καὶ ὅσα συγγενή τοῖς πάθεσι τούτοις ὑπὸ τραχύτητος ἐγγίνεσθαι λέγοντες, εἰ καὶ τοῖς κατὰ μέρος διαμαρτάνουσι, την άρχην όθεν δεί λαμβάνουσι δεί γὰρ ὥσπερ ἀφ' 'Εστίας τῆς τῶν ὅλων οὐσίας ἄρχεσθαι τὴν ζήτησιν. \* Ωι καὶ μάλιστα δόξειεν ἂν ἰατροῦ καὶ γεωργοῦ καὶ αὐλητοῦ διαφέρειν ὁ φιλόσοφος. Έκείνοις μὲν γὰρ ἐξαρκεί τὰ ἔσχατα τῶν αἰτίων θεωρήσαι τὸ γὰρ ἐγγυτάτω τοῦ πάθους αίτιον ἂν συνοφθή, πυρετού μεν έντασις ή παρέμπτωσις, ερυσί-

948Α 3 θερμὸν Ω: θερμὴ Mez. | 8-9 προσπίπτειν g X (Hu.): προσεμπίπτειν O (edd.) | 10 ἀπολειπτέον O: ἀποληπτέον ΧΙτων ὑποληπτέον Ω  $B^{\text{tac}} = 11$  προάγωμεν  $g(A^{\text{m2}})$ : προσάγωμεν O(B) = B(B) κειμένων O(B)σειομένων Sandb. 3 και: κάν dub. Be'. 4 τὴν ἀργὴν Ω (Dü. Hu.): τὴν γοῦν ἀρχὴν Steph. (edd.)  $\mid$  8 αἰτίων  $\mathbf{O}$ : αἰτιῶν  $\mathbf{g} \mathbf{X}^i \mathbf{n} \mathbf{B}$   $\mid$  10 ἔντασις Ω: ἔνστασις Turn. ex Galeno

948A l'uomo emette dalla bocca sia il caldo sia il freddo: infatti il respiro diventa freddo quando è compresso e addensato dalle labbra, ma quando viene espulso dalla bocca aperta diventa caldo a causa della sua rarefazione. Per inciso. Aristotele<sup>20</sup> considera tale affermazione come un errore di quell'uomo: infatti, a suo avviso, quando la bocca è aperta, espiriamo aria calda proveniente dal nostro stesso corpo, ma quando soffiamo serrando le labbra, non è l'aria che ci esce da dentro, ma quella fredda che si trova davanti alla bocca a essere cacciata fuori e a riversarsi in avanti.

8. Messa da parte la questione se il caldo o il freddo siano sostanze, facciamo un passo avanti e indaghiamo su che tipo di sostanza sia la freddezza e su quale ne sia il principio e la natura. Alcuni sostengono B che nei corpi siano presenti strutture irregolari di forma triangolare<sup>21</sup>, e che il sentir freddo, il tremare, il rabbrividire e tutte le altre manifestazioni connesse a tali sensazioni derivino da questa loro scabra conformazione; e se anche sbagliano nei particolari, colgono tuttavia il necessario punto di partenza: infatti bisogna iniziare la ricerca partendo, per dir cosí, da Estia<sup>22</sup>, cioè dalla sostanza che dà origine a tutte le cose. Parrebbe questa la differenza piú rilevante tra il filosofo da una parte e il medico o l'agricoltore o l'auleta dall'altra. Infatti questi ultimi si accontentano di prendere in considerazione le cause più immediate di un fenomeno e osservano solo la causa prossima di un dato effetto: che, ad esempio, la febbre è provocata da pressione o afflusso eccessivo di sangue, che la ruggine del grano è

A 12-B 6 cf. Plat. Tim. 53c-55c | B 5 (ἀφ' 'Εστίας) cf. Plut. amic. mult. 93D; ser. num. vind. 549E; fac. lun. 920F; Plat. Euth. 3a

βης δ' ήλιοι πυριφλεγείς ἔπομβροι βαρύτητος δὲ κλίσις αὐλῶν καὶ συναγωγὴ πρὸς ἀλλήλους, ἱκανόν Ι ἐστι τῷ τεχνίτη πρὸς τὸ οἰκείον ἔργον. Τῷ δὲ φυσικῷ θεωρίας ἕνεκα μετιόντι τάληθὲς ἡ τῶν ἐσχάτων γνῶσις οὐ τέλος ἐστὶν ἀλλ' ἀρχὴ τῆς ἐπὶ τὰ πρῶτα καὶ ἀνωτάτω πορείας. Διὸ καὶ Πλάτων ὀρθῶς καὶ Δημόκριτος ἀιτίαν θερμότητος καὶ βαρύτητος ζητοῦντες οὐ κατέπαυσαν ἐν γῆ καὶ πυρὶ τὸν λόγον ἀλλ' ἐπὶ τὰς νοητὰς ἀναφέροντες ἀρχὰς τὰ αἰσθητὰ μέχρι τῶν ἐλαχίστων ὅσπερ σπερμάτων προῆλθον.

9. Οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ τὰ αἰσθητὰ ταυτὶ προανακινῆσαι βέλτιόν ἐστιν, ἐν οἶς Ἐμπεδοκλῆς τε καὶ Στράτων καὶ οἱ Στωικοὶ τὰς οὐσίας τίθενται τῶν δυνάμεων, οἱ μὲν Στωικοὶ τῷ ἀέρι τὸ Ιπρώτως ψυχρὸν ἀποδιδόντες, Ἐμπεδοκλῆς δὲ καὶ Στράτων τῷ ὕδατιτὴν δὲ γῆν ἴσως ἄν ἕτερος φανείη ψυχρότητος αἰτίαν ὑποτιθέμενος. Πρότερον δὲ τὰ ἐκείνων σκοπῶμεν. Ἐπεὶ τὸ πῦρ θερμὸν ἄμα καὶ λαμπρόν ἐστι, δεὶ τὴν ἀντικειμένην τῷ πυρὶ φύσιν ψυχράν τ' εἶναι καὶ σκοτεινήν ἀντίκειται γὰρ ὡς τῷ λαμπρῷ τὸ ζοφερὸν οὕτω τῷ θερμῷ τὸ ψυχρόν ἔστι γὰρ ὡς ὄψεως τὸ

B 11 ἔπομβροι g Col.: ἐπ' ὅμβρφ O (edd.) | 12 αὐλῶν O: αὐτῶν g | C4-5 Δημόκριτος Ω: Ξενοκράτης dub. Wy. $^1$  | 9-10 προανακινήσαι Ω: προανακρίναι Po. | D 1 πρώτως O: πρώτον g | 2 δὲ deest in g | 3 δὲ deest in g | αὐτίαν g: οὐσίαν O (edd. ante Be. He.) | 8 οὕτω O: οὕτω καὶ g

causata dal calore ardente dei raggi solari dopo un acquazzone<sup>23</sup>, e che le note basse sono prodotte dall'inclinazione delle canne dell'aulo e dal modo in cui sono connesse fra loro, cioè quanto basta a chi pratica un'attività per poterla esercitare<sup>24</sup>. Ma per il vero studioso della natura<sup>25</sup>, che a puro scopo speculativo cerca di giungere alla verità, la conoscenza delle cause più immediate non è la fine, ma l'inizio della sua indagine rivolta alle cause prime e più profonde. Perciò giustamente Platone e Democrito<sup>26</sup>, quando investigavano sull'origine del calore e della gravezza, non arrestarono la loro ricerca alla terra e al fuoco, ma proseguirono nel tentativo di ricondurre i fenomeni sensibili ai loro principi razionali, fino a identificare il ridottissimo numero di quelli che sono, per cosí dire, i 'semi'<sup>27</sup> della realtà.

9. Nondimeno sarà meglio esaminare preliminarmente le cose che sono oggetto di percezione, tra le quali Empedocle, Stratone e gli Stoici collocano le sostanze dotate di qualità; infatti gli Stoici attribuiscono all'aria l'origine del freddo<sup>28</sup>, Empedocle<sup>29</sup> e Stratone<sup>30</sup> all'acqua; senza contare che forse potrebbe trovarsi qualche altro autore propenso a identificare nella terra la causa della freddezza<sup>31</sup>. Ma innanzitutto sottoponiamo a disamina la teoria degli Stoici<sup>32</sup>. Giacché il fuoco, oltre ad essere caldo, è anche luminoso, occorre che il principio naturale a esso antagonista sia freddo e oscuro: infatti come alla luminosità si oppone il buio, cosí

C 4-8 Democr. 68 A 120 D.-K.; cf. Seneca nat. quaest. 2, 10 1 11-D 5 Strato fr. 49 Wehrli; cf. fr. 47 = 89 | | D 2 (Ἑμπεδοκλῆς) cf. infra 949F 5-9 | 5-11 cf. infra 952C 9-D 11; Plut. Stoic. rep. 1053F (= Chrysipp. SVF II 429) | 5-949C 7 Chrysipp. SVF II 430

L'origine del freddo

101

σκοτεινὸν οὕτω τὸ ψυχρὸν άφῆς συγχυτικόν, ἡ δὲ θερμότης διαχεῖ τὴν αἴσθησιν τοῦ άπτομένου καθάπερ ἡ λαμπρότης τοῦ ὁρῶντος. Τὸ ἄρα πρώτως σκοτεινὸν ἐν τῆ φύσει πρώτως καὶ ψυχρόν ἐστιν. "Ότι δ' Ε' ἀὴρ τὸ | πρώτως σκοτεινόν ἐστιν, οὐδὲ τοὺς ποιητὰς λέληθεν' ἀέρα γὰρ τὸ σκότος καλοῦσιν

΄ άὴρ γὰρ παρὰ νηυσὶ βαθὺς ἦν οὐδὲ σελήνη οὐρανόθεν προύφαινε ',

καὶ πάλιν

' ήέρα έσσάμενοι πάσαν φοιτώσιν έπ' αίαν ',

καὶ πάλιν

' αὐτίκα δ' ἠέρα μὲν σκέδασεν καὶ ἀπῶσεν ὀμίχλην, ἠέλιος δ' ἐπέλαμψε· μάχη δ' ἐπὶ πασι φαάνθη '.

Καὶ γὰρ 'κνέφας' τὸν ἀφώτιστον ἀέρα καλοῦσι, κενὸν ώς ἔοικε φάους ὄντα· καὶ 'νέφος' ὁ συμπεσών καὶ πυκνωθεὶς ἀὴρ ἀποφάσει φωτὸς κέκληται· καλεῖται δὲ καὶ ἀχλὺς καὶ ὁμίχλη. Καὶ ὅσα τοῦ φωτὸς οὐ παρέχει τῆ ἀισθήσει δίοψιν ἀέρος εἰσὶ διαφοραί· καὶ τὸ ἀειδὲς αὐτοῦ καὶ ἄχρωστον "Αιδης καὶ 'Αχέρων ἐπί-Ε κλησιν ἔΙσχεν. "Ωσπερ οὖν αὐγῆς ἐπιλιπούσης σκο-

D 9 ούτω  $\mathbf{O}$ : ούτως XII || E 1 èστιν deest in  $\mathbf{g}\mathbf{X}$  | τοὺς ποιητὰς  $\mathbf{O}$ : τοὺς ποιηταῖς  $\mathbf{g}$  | 2 καλοῦσιν  $\mathbf{O}$ : καλοῦσιν ώς ὅμηρος  $\mathbf{g}$  | 3 παρὰ  $\mathbf{\Omega}$ : περὶ Hom. mss. | βαθὺς  $\mathbf{\Omega}$  (edd.): βαθεῖ Be. ex Hom. mss. (Hu.) | σελήνη  $\mathbf{O}$ : σελήνην XII Ald. | 5-6 καὶ – αἰαν  $\mathbf{g}\mathbf{A}^2$ : deest in  $\mathbf{O}$  (om. edd. ante Be.) | 6 πὰσαν φοιτώσιν  $\mathbf{\Omega}$ : πάντη φοιτώντες Hes. mss. | 9 πᾶσι  $\mathbf{O}$  (edd. ante Be.): πᾶσα  $\mathbf{g}$  Hom. mss. | 11 καὶ νέφος Leon.: καὶ κνέφας  $\mathbf{g}$  XII καὶ γὰρ κνέφας  $\mathbf{g}$  Et recc. Planudei | 12 καλεῖται  $\mathbf{\Omega}$  (Be.): †καλεῖται Hu. κνηκὶς Mez. ex 951b (He.) | 15 ἀειδὲς  $\mathbf{\Omega}$ : ἀιδὲς Wil. || F 1 ἐπιλιπούσης  $\mathbf{O}$ : ἐπιλειπούσης  $\mathbf{X}$ 

al caldo il freddo; e come l'oscurità confonde la vista, cosí fa il freddo col tatto. Per converso il calore trasmette la sensazione del tatto, come la luminosità quella della vista<sup>33</sup>: dunque in natura l'originaria oscurità coincide anche col freddo originario. E che l'aria sia originariamente oscura non è sfuggito neppure ai poeti, che infatti usano il vocabolo *aér* come sinonimo di "tenebra":

"Infatti la tenebra vicino alle navi era profonda<sup>34</sup>, e non brillava dal cielo la luna<sup>35</sup>.

#### E ancora:

"Di tenebra vestiti si aggirano per la terra tutta"36.

#### E ancora:

"Subito disperse la tenebra e scacciò la caligine e il sole tornò a splendere: allora la battaglia [divenne a tutti visibile"<sup>37</sup>.

E infatti chiamano knéphas l'aria buia, termine che sembra derivato da kenòn pháous, cioè "vuota di luce"; e néphos "nuvola" quella addensata e fitta, in quanto è una "non-luce"; e le si danno anche i nomi di achlys "nebbia" e omichle "caligine". In generale quegli elementi che non offrono alla percezione una visione nitida, costituiscono variazioni dell'aria, la cui parte invisibile (aeidés) e incolore (áchroston) ebbe il nome di Ade e di Acheronte. Come dunque al venir meno della luce

E 3-4 Hom. Od. 9, 144-145 | 6 Hes. Op. 255 | 8-9 Hom. II. 17, 649-650

τεινὸς ἀήρ, οὕτω θερμοῦ μεταστάντος τὸ ἀπολειπόμενον ἀὴρ ψυχρὸς ἄλλο δ' οὐδέν ἐστι· διὸ καὶ 'Τάρταρος' οὖτος, ὑπὸ ψυχρότητος, κέκληται· δηλοῖ δὲ καὶ 'Ησίοδος εἰπὼν Τάρταρον 'ἠερόεντα'· καὶ τὸ ῥιγοῦντα πάλλεσθαι καὶ τρέμειν 'ταρταρίζειν'. Ταῦτα μὲν οὖν τοιοῦτον ἔχει λόγον.

10. Έπει δ' ή φθορά μεταβολή τίς έστι των φθει-949Α ρομένων είς τούναντίον εκάστω, σκοπώμεν εί καλώς είρηται τὸ ΄πυρὸς θάνατος ἀέρος γένεσις'. Θνήσκει γάρ καὶ πύρ ώσπερ ζώον ἢ βία σβεννύμενον ἢ δι' αύτοῦ μαραινόμενον. ή μεν οὖν σβέσις ἐμφανεστέραν ποιεί τὴν εἰς ἀέρα μεταβολὴν αὐτοῦ καὶ γὰρ ὁ καπνὸς άέρος ἐστὶν είδος καὶ ἡ κατὰ Πίνδαρον 'ἀέρα κνίσ' άντιλακτίζοισα καπνώ' λιγνύς καὶ άναθυμίασις. Οὐ μην άλλα και φθινούσης ατροφία φλογός ίδειν έστιν, ώσπερ ἐπὶ τῶν λύχνων, τὸ ἄκρον εἰς ἀέρα καὶ γνοφώδη καὶ ζοφερὸν ἀποχεόμενον. Ίκανῶς δὲ καὶ ὁ τῶν μετά λουτρόν ή πυρίαν περιχεομένων ψυχρών άνιών άτμὸς ἐνδείκνυται τὴν εἰς ἀέρα τοῦ θερμοῦ φθειρομέ-. Β νου μεταβολήν, ώς φύσει | πρὸς τὸ πῦρ ἀντικείμενον. <sup>°</sup>Ωι τὸ πρώτως τὸν ἀέρα σκοτεινὸν εἶναι καὶ ψυχρὸν ήκολούθει.

## 11. Καὶ μὴν ἀπάντων γε τῶν γινομένων ὑπὸ ψυ-

F 2 οὕτω  $\mathbf{O}$ : οὕτως  $\mathbf{X}$ α $\mathbf{A}$  | 4 οῦτος  $\mathbf{\Omega}$ : οὕτως  $\mathbf{Emp.}$  (He.) | 5 Τάρταρον  $\mathbf{\Omega}$  (He.): Τάρταρά τ' Be. Hu. ex Hes. mss. || 949A 2-3 θνήσκει γὰρ  $\mathbf{O}$  (edd.): θνήσκει gX (Hu.) | 6-7 ἀέρα κνίσ' ἀντιλακτίζοισα g X: ἀέρος κνίσο' ἀντιλακτίζοισα  $\mathbf{O}$  (Rei. Wy.) ἀέρα κνισᾶντι λακτίζοισα  $\mathbf{D}$ ü. ex Pind. (αὰθέρα κν. λ.) (edd.) | 7 λιγνὺς καὶ ἀναθυμίασις deletur in α (om. Ald. Xy.) | 9-10 καὶ κνοφώδη  $\mathbf{\Omega}$  (Be.): κνοφώδη  $\mathbf{Kron^1}$ . (Hu. He.) | 10 ἀποχεόμενον  $\mathbf{E}$  (edd.): ἀποχεομένων  $\mathbf{O}$  ἀπερχόμενον  $\mathbf{X}$  χι interpr.  $\mathbf{Kron^1}$ . | 11 περιχεομένων,  $\mathbf{n}$  B (Turn. Be.): περιχεαμένων  $\mathbf{O}$  | ψυχρῶν g  $\mathbf{B}$ : ψυχρὸν  $\mathbf{O}$  (edd.) | 13 φύσει  $\mathbf{E}\mathbf{A}^{m2}$  (Xy.): φησι  $\mathbf{O}$ 

solare l'aria diventa oscura, cosí al ritirarsi del caldo ciò che resta è nient'altro che aria fredda. Perciò anche il Tartaro trae il suo nome dalla freddezza che vi regna (e lo dice chiaramente anche Esiodo con l'espressione "... e il Tartaro tenebroso"<sup>39</sup>), cosí come il verbo tartarizein indica l'agitarsi e il tremare di chi ha freddo. Tale è dunque l'interpretazione di questi vocaboli.

10. Dal momento che, poi, la distruzione consiste, per ogni cosa, in un cambiamento di tutto ciò che si 949A dissolve nel suo contrario, vediamo se è giusta l'affermazione in base alla quale "la morte del fuoco è la nascita dell'aria"40. In effetti anche il fuoco muore come un essere vivente, o spento da una forza oppure per autoconsunzione41. Lo spegnimento rende piú evidente il suo mutamento in aria. Infatti il fumo è una forma di aria, quell'esalazione fuligginosa che secondo Pindaro è "il grasso delle vittime che scalcia contro l'aria con il fumo"42. Ma non solo questo: anche quando la fiamma si estingue per mancanza di alimentazione, è possibile vedere, come nelle lucerne, la sua parte superiore mutarsi in aria scura e tenebrosa; e anche il vapore che si solleva dal corpo, quando ci si versa addosso acqua fredda<sup>43</sup> dopo un bagno o una sauna, basta a dimostrare come il caldo che si perde si trasformi in aria, in quanto essa è per natura opposta al fuoco: ne consegue che l'aria per sua origine è tenebrosa e fredda.

# 11. Inoltre il congelamento, che è l'effetto piú im-

F 3-4 cf. infra 951C 4-6 | 5 Hes. Th. 119 | 8-9 cf. infra 950E 3-5 || 949A 2 Heraclit. 22 B 76 D.K. (= Plut. E ap. Delph. 392C; cf. Is. et Os. 363D) | 6-7 Pind. Isthm. 4, 84 || B 4-F 3 cf. Plut. quaest. conv. 690B-692A, 695B-E

χρότητος èν τοῖς σώμασι σφοδρότατον καὶ βιαιότατον ἡ πῆξις οὖσα πάθος μέν ἐστιν ὕδατος ἔργον δ' ἀέρος αὐτὸ μὲν γὰρ καθ' ἑαυτὸ τὸ ὕδωρ εὐδιάχυτον καὶ ἀπαγὲς καὶ ἀσύστατόν ἐστιν, ἐντείνεται δὲ καὶ συνάγεται τῷ ἀέρι σφιγγόμενον ὑπὸ ψυχρότητος. Διὸ καὶ λέλεκται

104

΄ εἰ δὲ Νότος Βορέην προκαλέσσεται, αὐτίκα νείψει' ·

τοῦ γὰρ νότου καθάπερ ὕλην τὴν ὑγρότητα παρασκευάσαντος, ὁ βόρειος ἀὴρ ὑπολαβὼν ἔπηξε. Καὶ δῆ-C λόν ἐστι μάλιστα περὶ τὰς χιόνας: ἀέρα γὰρ μεθεῖσαι καὶ προαναπνεύσασαι λεπτὸν καὶ ψυχρὸν οὕτω ῥέουσιν. ᾿Αριστοτέλης δὲ καὶ τὰς ἀκόνας τοῦ μολίβδου τήκεσθαί φησι καὶ ῥεῖν ὑπὸ κρύους καὶ χειμώνος, ὕδατος μόνου πλησιάζοντος αὐταῖς: ὁ δ᾽ ἀήρ, ὡς ἔοικε, συνελαύνων τὰ σώματα τῆ ψυχρότητι κατα-Οραύει καὶ ῥήγνυσιν.

12. "Ετι τοίνυν τὰ μὲν ἀποσπασθέντα τῆς πηγῆς ὕδατα μᾶλλον πήγνυται μᾶλλον γὰρ ὁ ἀὴρ ἐπικρατεῖ τοῦ ἐλάττονος. "Αν δέ τις ψυχρὸν ἐκ φρέατος ὕδωρ λαβὼν ἐν ἀγγείω καὶ καθεὶς αὖθις εἰς τὸ φρέαρ ὥστε μὴ ψαύειν τοῦ ὕδατος τὸ ἀγγείον ἀλλ' ἐν τῷ ἀέρι κρέμασθαι, περιμείνη χρόνον οὺ πολύν, ἔσται ψυχρότερον τὸ ὕδωρ ὡ μάλιστα δηλοῦται τὸ μὴ τοῦ ὕδατος εἶναι τὴν πρώτην ἀιτίαν τῆς ψυχρότητος ἀλλὰ

B 5 èv deest in BnαA¹ (om. edd. ante Be.) | 11 προκαλέσσεται **O**: προκαλέσσεται **g** | νείψει **O**: νίψει A² Steph. (edd.) νήψει **g** X | | C 2 προαναπνεύσασαι **O**: προσαναπνεύσασαι **g**XBnα (σ ras.) A | οὕτω **O**: οὕτως AE | 5 μόνου Ω (edd.): μὲν οὐ Post (He.)

petuoso e violento fra quelli provocati nei corpi dalla freddezza, è sí una condizione dell'acqua, ma costituisce un prodotto dell'aria: infatti l'acqua è di per sé fluida, non solida e non compatta, ma diventa coesa e densa se compressa dall'aria a causa del raffreddamento; da qui il detto:

"se Noto sfiderà Borea, subito nevicherà"44.

Infatti il vento del sud raccoglie l'umidità come materia prima, e l'aria settentrionale sopravviene a congelarla. E ciò è soprattutto evidente nei fiocchi di neve: infatti essi emettono ed esalano un'aria sottile e fredda, e quindi si sciolgono<sup>45</sup>. Lo stesso Aristotele sostiene che i pezzi di piombo si fondono e diventano fluidi per il gelo invernale, se solo ci sia dell'acqua vicino a loro; invece l'aria, almeno in apparenza, contraendo i corpi col freddo, li spezza e li frantuma<sup>46</sup>.

12. Inoltre le acque scaturite da una sorgente congelano più rapidamente: infatti l'aria ha più facilmente la meglio su una quantità ridotta di materia. Se appunto si raccoglie in un recipiente acqua fredda da un pozzo, e poi nuovamente si cala nel pozzo il recipiente, in modo però che non venga a contatto con l'acqua, ma rimanga sospeso a mezz'aria, aspettando non molto tempo, l'acqua del recipiente sarà più fredda di quella del pozzo<sup>47</sup>. Questo dimostra con assoluta evidenza che la causa prima della freddezza non risale all'acqua ma

106

τοῦ ἀέρος. Τῶν γε μὴν μεγάλων ποταμῶν οὐδεὶς πήγνυται διὰ βάθους οὐ γὰρ καθίησιν εἰς ὅλον ὁ ἀήρ, άλλ' όσα τη ψυχρότητι περιλαμβάνει ψαύων καὶ πλησιάζων, ταῦθ' ἵστησιν. "Οθεν οἱ βάρβαροι διαβαίνουσι πεζή, προβαλόντες άλώπεκας αν γαρ μή πολύς άλλ' ἐπιπόλαιος ὁ πάγος ή, αἰσθανόμεναι τῷ ψόφῷ τοῦ ὑπορρέοντος ὕδατος ἀναστρέφουσιν. "Ενιοι δὲ καὶ θηρεύουσιν ιχθύς ὕδατι θερμῶ τοῦ πάγου παραλύοντες καὶ χαλώντες τό γε τὴν ὁρμιὰν δεξόμενον. Οὕτως οὐδὲν ὑπὸ τοῦ ψυχροῦ τὸ ἐν βάθει πέπονθε. Καί-Ε τοι τών ἄνω τοσαύτη γίνεται | μεταβολή διὰ τὴν πῆξιν, ώστε συντρίβειν τὰ πλοῖα τὸ ὕδωρ ἀποβιαζόμενον είς έαυτὸ καὶ συνθλιβόμενον, ώς ίστοροῦσιν οί νῦν μετὰ τοῦ Καίσαρος ἐπὶ τοῦ Ἰστρου διαχειμάσαντες. Οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ τὸ περὶ ἡμᾶς συμβαίνον ίκανήν μαρτυρίαν δίδωσι μετά γάρ τὰ λουτρὰ καὶ τὰς ἐξιδρώσεις περιψυχόμεθα μᾶλλον, τοῖς σώμασιν άνειμένοις και διακεχυμένοις πολλήν ψυχρότητα μετὰ τοῦ ἀέρος καταδεχόμενοι. Τὸ δ' αὐτὸ τοῦτο καὶ τὸ ὕδωρ πάσχει ψύχεται γάρ, ἂν προθερμανθή, μάλλον, εὐπαθέστερον τῷ ἀέρι γενόμενον ὁπότε τὰ ζέοντα τῶν ὑδάτων ἀναρύτοντες καὶ μετεωρίζοντες F οὐδὲν ἄλλο δήπου ποιοῦσιν ἢ Ι πρὸς ἀέρα πολύν άνακεραννύουσιν. Ο μεν οὖν τῷ ἀέρι τὴν πρώτην άποδιδούς της ψυχρότητος δύναμιν, ώ Φαβωρίνε, λόγος ἐν τοιαύταις ἐστὶ πιθανότησιν.

D 4 βάθους  $\mathbf{O}$ : βάθος  $\mathbf{g}$  | 6 πεζή  $\mathbf{O}$ : πεζοί  $\mathbf{g}^{\mathrm{se}}$  | 8 αἰσθανόμεναι  $\mathbf{O}$ : αἰσθανόμενοι  $\mathbf{g}$  | 9 ὕδατος  $\mathbf{g}A^2$  deest in  $\mathbf{O}$  (om. edd. ante Dü.) | 11 τό γε τὴν ὁριμὰν δεξόμενον dub. Wy.¹ (edd.): τότε τὴν ὁριμὰν δεξαμένων  $\mathbf{\Omega}$  (Rei. Wy.) ||  $\mathbf{E}$  11 γενόμενον  $\mathbf{\Omega}$  (edd.): γιγνόμενον dub. Be.¹ | ὁπότε  $\mathbf{\Omega}$ : οἴ τε Wy.¹ (He.) | 12 ἀναρύτοντες Turn.: ἀνορύττοντες  $\mathbf{\Omega}$ 

all'aria. In verità nessuno dei grandi fiumi gela per tutta la sua profondità<sup>48</sup>: infatti l'aria non penetra nell'intera massa d'acqua, ma ne rende immobile quel tanto che. per contatto diretto, riesce a stringere nella morsa del gelo. Per questo motivo i barbari attraversano a piedi i fiumi ghiacciati dopo aver spinto innanzi a sé delle volpi49: se infatti il ghiaccio non è spesso, ma solo superficiale, questi animali, avvertendo ciò dal rumore dell'acqua che scorre sotto, tornano indietro. Inoltre alcuni catturano pesci sciogliendo e ammollando con acqua calda quella porzione di ghiaccio sufficiente a far passare la lenza. Dunque l'acqua del fondo non subisce alcun effetto da parte del freddo. Peraltro negli strati superfi-E ciali si produce un cambiamento cosí notevole a causa del congelamento, che l'acqua ghiacciata spezza le navi quando viene costretta in se stessa e compressa, come riferiscono coloro che hanno di recente svernato sull'Istro con Cesare<sup>50</sup>. Nondimeno anche ciò che capita direttamente a noi offre una prova sufficiente di quanto si è appena detto: infatti dopo i bagni termali e le sudorazioni, avvertiamo una sensazione più acuta di raffreddamento, dato che insieme all'aria lasciamo penetrare molto freddo nei nostri corpi rilassati e dilatati<sup>51</sup>. Anche l'acqua subisce lo stesso effetto: infatti si raffredda piú rapidamente quando è stata in precedenza riscaldata<sup>52</sup>, divenendo piú sensibile all'influsso dell'aria; e coloro che attingono l'acqua calda e la so-F spendono in alto non fanno nient'altro che mescolarla con molta aria. Dunque, o Favorino, l'argomento che fa dell'aria il principio generatore della freddezza si fonda sulla plausibilità<sup>53</sup> degli esempi appena riportati.

13. 'Ο δὲ τῷ ὕδατι λαμβάνει μὲν καὶ αὐτὸς ἀρχὰς ὁμοίως, οὕτω πως τοῦ Ἐμπεδοκλέους λέγοντος.

' ἠέλιον μὲν λαμπρὸν ὅρα καὶ θερμὸν ἁπάντη, ὅμβρον δ' ἐν πᾶσι δνοφόεντά τε ῥιγαλέον τε '.

τῶ γὰρ θερμῶ τὸ ψυχρὸν ὡς τῷ λαμπρῷ τὸ μέλαν άντιτάξας συλλογίσασθαι δέδωκεν, ὅτι τῆς αὐτῆς 950Α οὐσίας ἐστὶ τὸ μέλαν καὶ τὸ ψυχρόν, Ι ώς τῆς αὐτῆς τὸ λαμπρὸν καὶ τὸ θερμόν. "Οτι δ' οὐ τοῦ ἀέρος τὸ μέλαν άλλὰ τοῦ ὕδατός ἐστιν, ἡ αἴσθησις ἐπιμαρτυρεί, τῷ μὲν ἀέρι μηδενὸς ὡς ἁπλῶς εἰπείν μελαινομένου τῷ δ' ὕδατι πάντων. "Αν γὰρ τὸ λευκότατον ἐμβάλης ἔριον εἰς ὕδωρ ἢ ἱμάτιον, ἀναφαίνεται μέλαν καὶ διαμένει, μέχρι αν ύπὸ θερμότητος εξικμασθή τὸ ύγρὸν ή τισι στρέβλαις καὶ βάρεσιν ἐκπιεσθή: τῆς τε γης ύδατι ραινομένης, διαμελαίνουσιν οί καταλαμβανόμενοι ταις σταγόσι τόποι, των ἄλλων δμοίων μενόντων. Αὐτοῦ μὲν οὖν τοῦ ὕδατος σκοτεινότατον ύπὸ πλήθους φαίνεται τὸ βαθύτατον, οίς δ' ἀὴρ πλη-Β σιάζει, ταῦτα πειριλάμπεται καὶ διαγελά. Τών δ' ἄλλων ύγρων διαφανές μάλιστα τοὔλαιόν ἐστι, πλείστω χρώμενον άέρι τούτου δε τεκμήριον ή κουφότης, δι' ην ἐπιπολάζει πᾶσιν ὑπὸ τοῦ ἀέρος ἄνω φερόμενον. Ποιεί δὲ καὶ τὴν γαλήνην ἐν τῆ θαλάττη τοῖς κύμασιν έπιρραινόμενον, οὐ διὰ τὴν λειότητα τῶν ἀνέμων

P6 όμοίως  $\mathbf{O}$ : όμοίους g | 8 λαμπρὸν ὅρα  $\Omega$ : λευκὸν ὁρᾶν Aristot., Simplicius (cf. Comm., nota 56) | 9 δνοφόεντα  $\mathbf{O}$ : δνοφέοντα  $\mathbf{g}\mathbf{X}$  || 950A 2 τὸ deest in g | 3 έπιμαρτυρεῖ  $\mathbf{O}$ : ἀπομαρτυρεῖ g | 7 μέχρις  $\mathbf{O}$ : μέχρις gB Laur. 80, 21 | ἔξικμασθῆ  $\mathbf{O}$ : ἔξικμανθῆ g | 10-11 μενόντων  $\mathbf{O}$ : διαμενόντων  $\mathbf{A}^2\delta$  ||  $\mathbf{B}$  4 ἄνω φερόμενον  $\mathbf{g}$ : ἀναφερόμενον  $\mathbf{O}$  (edd. ante Be.) | 5 τὴν γαλήνην  $\Omega$  (edd.): γαλήνην  $\mathrm{D}\ddot{\mathbf{u}}$ . (He.)

13. Ma la teoria che riconduce tale principio all'acqua ha anch'essa dei fondamenti, cosí come pressappoco dice Empedocle:

"Guarda il sole splendente e caldo in ogni dove, e la pioggia su tutte le cose, oscura e gelida"<sup>54</sup>.

Infatti, giacché il freddo si oppone al caldo come l' oscurità alla luce, ci è dato di argomentarne che l'oscurità e il freddo sono costituiti dalla stessa sostanza. 950A come dalla stessa lo sono anche la luce e il caldo. Che l'oscurità non appartenga alla sostanza dell'aria ma a quella dell'acqua, lo testimoniano i nostri sensi, visto che nulla – per dirla con parole semplici – è reso scuro dall'aria, mentre tutto diventa tale a contatto dell'acqua. Se infatti proviamo a immergere in acqua il tessuto di lana o il capo di vestiario più candido, ne verrà fuori scuro<sup>55</sup> e tale rimarrà, finché per effetto del calore l'umidità non sarà evaporata o sarà stata cacciata fuori mediante strizzatura o pressione: quando la terra è bagnata dall'acqua, i punti coperti dalle gocce diventano neri, mentre gli altri rimangono tali e quali. Dunque della stessa acqua appare più oscura la parte più profonda a causa della maggior concentrazione di materia, mentre quelle zone che si trovano a contatto dell'aria, B risplendono e scintillano; degli altri liquidi il più trasparente è l'olio, poiché contiene il massimo di aria<sup>56</sup>; una prova di ciò è la sua leggerezza, per la quale rimane sulla superficie di ogni altro oggetto, essendo portato verso l'alto dall'aria. E se esso viene sparso sui flutti,

ἀπολισθαινόντων, ώς 'Αριστοτέλης ἔλεγεν, ἀλλὰ παντὶ μὲν ὑγρῷ τὸ κῦμα διαχείται πληττόμενον, ἰδίως δὲ το δλαιον αύγην και καταφάνειαν έν βυθώ παρέχει, διαστελλομένων τῷ ἀέρι τῶν ὑγρῶν οὐ γὰρ μόνον έπιπολής τοίς διανυκτερεύουσιν άλλα και κάτω τοίς σπογγοθήραις διαφυσώμενον έκ τοῦ στόματος ἐν τῆ θαλάττη φέγγος ἐνδίδωσιν. Οὐ μᾶλλον οὖν τῷ ἀέρι τοῦ μέλανος ἢ τῷ ὕδατι μέτεστιν, ἡττον δὲ τοῦ ψυχρού. Τὸ γούν ἔλαιον, ἀέρος πλείστου τῶν ὑγρῶν μετέχον, ήκιστα ψυχρόν ἐστι καὶ πήγνυται μαλακώς ὁ γὰρ ἀὴρ ἐγκεκραμένος οὐκ ἐῷ σκληρὰν γενέσθαι τὴν πήξιν βελόνας δὲ καὶ πόρπας σιδηρᾶς καὶ τὰ λεπτὰ των ἔργων οὐχ ὕδατι βάπτουσιν ἀλλ' ἐλαίω, τὴν ἄγαν ψυχρότητα φοβούμενοι τοῦ ὕδατος ώς διαστρέφουσαν. Άπὸ τούτων γὰρ δικαιότερόν ἐστιν ἐξετάζεσθαι τὸν λόγον, οὐκ ἀπὸ τῶν χρωμάτων ἐπεὶ καὶ χιὼν καὶ χάλαζα καὶ κρύσταλλος ἄμα λαμπρότατα γίνεται D καὶ ψυχρότατα καὶ πάλιν πίττα | θερμότερόν ἐστι μέλιτος καὶ σκοτωδέστερον.

110

14. "Ομως δὲ θαυμάζω τῶν ἀξιούντων τὸν ἀέρα ψυχρὸν εἶναι διὰ τὸ καὶ σκοτεινόν, εἰ μὴ συνορῶσιν έτέρους άξιούντας θερμόν είναι διὰ τὸ καὶ κούφον. Οὐ γὰρ οὕτω τῷ ψυχρῷ τὸ σκοτεινὸν ὡς τὸ βαρὺ καὶ στάσιμον οἰκειόν ἐστι καὶ συγγενές πολλά γὰρ ἄμοι-

Β 9 παρέχει **Ο**: περιέχει gX | 11 διανυκτερεύουσιν g A<sup>2</sup> X (edd.): τοῖς διανυκτερεύουσιν **O** (He.) | C 2 θαλάττη **O** (edd.): θαλάσση nB ΑΕδ | 4 πλείστου Ω: πλείστον Cast. (coll. 958D) | 7 λεπτά Mady.: λοιπά  $\Omega$  (edd. ante Be.) | 8 ἔργων  $\Omega$ : ἐργαλείων dub. Wy. | 11 χρωμάτων **O**: χρημάτων A<sup>1</sup> recc. Planudei | D 3 ὅμως Ω: ὅλως Po. | 4 καὶ **O**: deest in g | 5 καὶ g: deest in **O** (om. edd. ante Be.)

induce anche bonaccia sul mare, non perché, come sosteneva Aristotele<sup>57</sup>, a causa della sua scorrevolezza i venti vi scivolino sopra, ma perché l'onda si dissolve quando è investita da qualsiasi sostanza umida. Inoltre l'olio ha anche la proprietà di offrire luminosità e trasparenza al fondo marino, dato che le parti liquide si frammischiano all'aria: infatti fornisce luce in mare non solo in superficie a coloro che vi trascorrono la C notte, ma anche sotto di essa ai pescatori di spugne<sup>58</sup>. quando lo soffiano dalla bocca. Dunque l'aria non contiene oscurità in proporzione maggiore dell'acqua, e possiede anche minor quantità di freddo. Cosí l'olio, che fra tutte le sostanze liquide è quella contenente la massima quantità d'aria, è anche il meno freddo, e quando congela assume un aspetto gelatinoso: infatti l'aria che vi è frammista non lascia che il congelamento divenga consistente. Gli aghi, le fibbie di metallo e i manufatti piú delicati si bagnano non con acqua, ma con olio, perché si teme che la freddezza eccessiva dell'acqua possa deformarli. Infatti è più corretto esaminare la questione basandosi su queste argomentazioni e non sui colori, giacché la neve, la grandine e il ghiaccio sono allo stesso tempo luminosissimi e fred-D dissimi; e per converso la pece è piú calda, ma anche piú scura del miele.

14. Tuttavia non posso non stupirmi di chi, ostinandosi ad affermare che l'aria è fredda in quanto è anche oscura, non si accorge come altri sostengano che sia calda perché è anche leggera. Di certo l'oscurità non ha una relazione cosí stretta col freddo come ce l'hanno, invece, la pesantezza e la stabilità: infatti mol-

B 8-C 2 cf. Oppian. Hal. 5, 638, 646-648

F

ρα θερμότητος ὄντα μετέχει λαμπηδόνος, ἐλαφρὸν δὲ καὶ κοῦφον καὶ ἀνωφερὲς οὐδέν ἐστι τῶν ψυχρῶν. ᾿Αλλὰ καὶ τὰ νέφη, μέχρι μὲν ἀέρος οὐσία μαλλον προσήκει, μετεωρίζεται μεταβαλόντα δ΄ εἰς ὑγρὸν εὐθὺς ὀλισθαίνει καὶ τὸ κοῦφον οὐχ ἦττον ἢ τὸ θερμὸν ἀποβάλλει, ψυχρότητος ἐγγιγνομένης καὶ τοὐναντίον | ὅταν θερμότης ἐπέλθη, πάλιν ἀναστρέφει τὴν κίνησιν, ἄμα τῷ μεταβαλεῖν εἰς ἀέρα τῆς οὐσίας ἄνω φερομένης. Καὶ μὴν οὐδὲ τὸ τῆς φθορᾶς ἀληθές ἐστιν οὐ γὰρ εἰς τοὐναντίον ἀλλ' ὑπὸ τοῦ ἐναντίου φθείρεται τῶν ἀπολλυμένων ἕκαστον, ὥσπερ τὸ πῦρ ὑπὸ τοῦ ὕδατος εἰς τὸν ἀέρα. Τὸ γὰρ ὕδωρ ὁ μὲν Αἰσχύλος εἰ καὶ τραγικῶς ἀλλ' ἀληθῶς εἶπε

΄ παύσυβριν δίκην πυρός ' ·

"Ομηρος δὲ τῷ ποταμῷ τὸν "Ηφαιστον καὶ τῷ Ποσειδῶνι τὸν' Απόλλωνα κατὰ τὴν μάχην φυσικῶς μᾶλλον ἢ μυθικῶς ἀντέταξεν. 'Ο δ' 'Αρχίλοχος ἐπὶ τῆς τάναντία φρονούσης οὐ κακῶς εἶπε

΄ τῆ μὲν ὕδωρ ἐφόρει δολοφρονέουσα χειρί, τῆ ἑτέρη δὲ Ι πῦρ ΄.

Έν δὲ Πέρσαις τῶν ἱκετευμάτων μέγιστον ἦν καὶ ἀπαραίτητον, εἰ πῦρ λαβών ὁ ἱκετεύων καὶ ἐν ποταμῷ

D 11 μεταβαλόντα  $\mathbf{O}$  (edd.): μεταβάλλοντα  $\mathbf{g}$   $\parallel$   $\mathbf{E}$  8 παύσυβριν Be. (Hu. He.): παῦε ὕβριν  $\mathbf{g}$  παῦε ὕδωρ  $\mathbf{O}$   $\parallel$  14 τῆ ἐτέρη δὲ  $\Omega$  (edd.): τῆ δὲ ἑτέρη Plut. Dem. 35, 6 τῆ δὲ Plut. comm. not. 1070A τὴτέρη δὲ Schnw. (Be. He.) θὴτέρη δὲ Hiller (Dü. Hu.)

ti oggetti che sono privi di calore sono anche luminosi, ma nessuno di quelli freddi è mobile o leggero, né tende a salire verso l'alto. Invece anche le nubi, finché restano affini alla sostanza dell'aria, si innalzano; quando però si mutano in umidità, all'insorgere del freddo subito scendono giú e perdono la leggerezza non meno E che il calore; e al contrario, quando sopraggiunge il caldo, hanno di nuovo un moto ascensionale, nello stesso momento in cui la loro sostanza si trasforma in aria e viene risospinta verso l'alto. E non risulta nemmeno vero l'argomento fondato sulla distruzione: infatti ogni cosa che viene distrutta non si estingue per il fatto che muta nel suo contrario, ma perché appunto dal contrario è annientata, come il fuoco è trasformato in aria dall'acqua. Infatti a proposito dell'acqua Eschilo, pur adoperando il linguaggio tipico della tragedia, è tuttavia nel vero quando afferma che essa è

"giustizia che estingue la tracotanza del fuoco"59.

E quando Omero oppone in battaglia Efesto al fiume e Apollo a Poseidone<sup>60</sup>, esprime un concetto piú scientifico che poetico. Cosí Archiloco, parlando contro una donna che manifestava doppiezza di pensieri, non si espresse male dicendo che

"con una mano portava acqua, F macchinando inganni, con l'altra fuoco"<sup>61</sup>.

Fra i Persiani la forma di supplica piú pressante e tale da non ammettere rifiuto era quella in cui il supplice

E 8 Aesch. fr. 360 Radt | 9 Hom. Il. 21, 330-382 | 9-10 Hom. Il. 21, 435-469 | 13-F 1 Archil. fr. 184 West: cf. Plut. Dem 35,6; comm. not. 1070A

βεβηκώς ἀπειλοίη μὴ τυχών τὸ πῦρ εἰς τὸ ὕδωρ ἀφήσειν' ἐτύγχανε μὲν γὰρ ὧν ἐδεῖτο, τυχών δ' ἐκολάζετο διὰ τὴν ἀπειλὴν ὡς παράνομον καὶ κατὰ τῆς φύσεως γενομένην. Καὶ τοῦτο δὴ τὸ πρόχειρον ἄπασι πύρ ύδατι μιγνύναι ' τὸ παροιμιαζόμενον ἐν τοῖς άδυνάτοις μαρτυρείν ἔοικεν ὅτι τῷ πυρὶ τὸ ὕδωρ πολέμιον ἐστι καὶ ὑπὸ τούτου φθείρεται καὶ κολάζεται 951Α σβεννύμενον, Ιούχ ύπὸ τοῦ ἀέρος δς τοὐναντίως ύπολαμβάνει την οὐσίαν αὐτοῦ καὶ δέχεται μεταβάλλοντος. Ει γάρ ἄπαν είς δ μεταβάλλει τὸ φθειρόμενον ἐναντίον ἐστί, τί μαλλον τῷ ἀέρι τὸ πῦρ ἢ τὸ ύδωρ ἐναντίον φανείται; Μεταβάλλει γὰρ εἰς ὕδωρ συνιστάμενος είς δὲ πύρ διακρινόμενος ώσπερ αὖ πάλιν τὸ ὕδωρ διακρίσει μὲν εἰς ἀέρα φθείρεται συγκρίσει δ' είς γῆν, ώς μὲν ἐγώ νομίζω δι' οἰκειότητα τὴν πρὸς ἀμφότερα καὶ συγγένειαν, οὐχ ὡς ἐναντίον έκατέρω και πολέμιον. Έκεινοι δέ, ὁποτέρως αν είπωσι, τὸ ἐπιχείρημα διαφθείρουσι. Πήγνυσθαί γε μὴν ύπὸ τοῦ ἀέρος φάναι ὕδωρ ἀλογώτατόν ἐστιν, αὐτὸν Β τὸν ἀέρα μηδαμοῦ πηγνύμενον ὁρῶντας. Νέφη γὰρ καὶ ὁμίχλαι καὶ κνηκίδες οὐ πήξεις εἰσὶν ἀλλὰ συστάσεις καὶ παχύτητες ἀέρος διεροῦ καὶ ἀτμώδους: ὁ δ' άνικμος καὶ ξηρὸς οὐδ' ἄχρι ταύτης τὴν κατάψυξιν ένδέχεται της μεταβολής. Έστι γάρ α τών όρων ου λαμβάνει νέφος οὐδὲ δρόσον οὐδ' ὁμίχλην, εἰς καθαρὸν ἀέρα καὶ ἄμοιρον ὑγρότητος ἐξικνούμενα τοῖς

F 4 είς  $\mathbf{O}$ : ὲς ΧαΛ | 6 παράνομον  $\Omega$  (Hu.): παρὰ νόμον Steph. (Be. He.) | 8 τὸ παρουμαζόμενον Steph.: τὸν παραβιαζόμενον  $\Omega$  | ὲν  $\Omega$ : ἐπὶ Herw. | 9 ἀδυνάτοις  $\mathbf{O}$ : ἀδύτοις gX || 951Α 1 δς τοὐναντίως conieci: τίον ὡς g (Be.): †τίον ὡς Hu. τεῖον ὡς X Laur. 80, 21 τεῖνον ὡς  $\mathbf{O}$  <ὡς ἐναν>τίον Kron. <δς τοὐναν>τίον Post (He.) | 3 ἄπαν dub. Be¹ (He.): αἰτία  $\Omega$  (edd.) ἀεὶ τὸ Xy. (Hu.) | 4 τί deest in α A¹ | 12 ὕδωρ  $\Omega$ : <τὸ> ὕδωρ. Bens. (Be. Hu. He.) || B 6-7 εἰς καθαρὸν ἀέρα  $\mathbf{O}$ : ὡς καθαρὸν ἡέρα g

prendeva del fuoco e stava immerso dentro un fiume, minacciando, se non fosse stata soddisfatta la sua richiesta, di lasciar cadere il fuoco nell'acqua; in questo caso egli otteneva sí quanto chiedeva, ma subiva anche una punizione per la sua minaccia, in quanto essa era contraria alla legge e alla natura. Appunto questo è il senso del diffuso modo di dire "mescolare il fuoco all'acqua", usato in modo proverbiale negli esempi impossibili62: esso sembra testimoniare che l'acqua è nemica del fuoco, il quale viene da questa distrutto e pu-951A nito con lo spegnimento<sup>63</sup>, ma non dell'aria, che al contrario<sup>64</sup> ne alimenta la sostanza e lo accoglie quando muta forma. Se dunque tutto ciò che si distrugge si trasforma nel suo opposto, perché il fuoco apparirebbe piú opposto all'aria di quanto non lo sia l'acqua? Infatti l'aria si muta in acqua per condensazione e in fuoco per rarefazione, cosí come al contrario l'acqua per rarefazione si dissolve in aria e per condensazione in terra, fenomeno che, a mio avviso, si verifica per reciproca affinità e comunanza di origine dei due elementi, e non perché uno dei due sia opposto e inconciliabile con l'altro. Ma i pensatori di cui sopra, in qualunque dei due modi si pronunzino, finiscono col distruggere la propria argomentazione. In verità la cosa piú assurda è affermare che l'acqua65 si congela per azione B dell'aria, giacché non si vede mai l'aria congelarsi. Infatti le nubi, le nebbie e le brume non sono forme di congelamento, ma di condensazione e ispessimento dell'aria umida e piena di vapore; invece quella secca e asciutta non ammette un raffreddamento tale da produrre una simile mutazione. E infatti vi sono montagne che non si coprono di nubi né di rugiada né di nebbia, perché coi loro picchi raggiungono uno strato di aria άκροις. ὁ μάλιστα δήλόν ἐστιν ὡς ἡ κάτω πύκνωσις καὶ σύστασις τῷ ἀέρι συμμεμιγμένον ὑγρὸν καὶ ψυχρὸν ἐνδίδωσι.

15. Τὰ δὲ κάτω τῶν μεγάλων ποταμῶν οὐ πήγνυται κατά λόγον τὰ γὰρ ἄνω παγέντα τὴν ἀναθυ-C μίασιν οὐ δύησιν, άλλ' ἐγκαθειρίγνυμένη καὶ ἀποστρεφομένη θερμότητα παρέχει τοις διά βάθους ύγροις. Απόδειξις δὲ τούτου τὸ λυομένου τοῦ πάγου πάλιν άτμὸν πολύν ἐκ τῶν ύγρῶν ἀναφέρεσθαι. Διὸ καὶ τὰ τῶν ζώων σώματα γειμῶνός ἐστι θερμότερα, τῷ συνέχειν τὸ θερμὸν ἐν ἑαυτοῖς ὑπὸ τῆς ἔξωθεν ψυχρότητος είσω συνελαυνόμενον. Αί δ' άναρύσεις καὶ μετεωρίσεις οὐ μόνον τὸ θερμὸν ἐξαιροῦσι τῶν ὑδάτων άλλὰ καὶ τὸ ψυχρόν. ὅθεν ἥκιστα τὰς χιόνας καὶ τὸ συνθλιβόμενον ύγρὸν ἀπ' αὐτῶν οἱ σφόδρα ψυχροῦ δεόμενοι κινούσιν ἐκστατικὸν γὰρ ἀμφοῖν ἡ κίνησις. D "Οτι δ' ούκ ἀέρος ἐστὶν ἀλλ' ὕδατος ἡ Ι τοιαύτη δύναμις, ούτως ἄν τις ἐξ ὑπαρχῆς ἐπέλθοι. Πρῶτον μὲν ούκ είκός έστιν άέρα, τῷ αἰθέρι γειτνιῶντα καὶ ψαύοντα της περιφοράς καὶ ψαυόμενον, οὔσης πυρώδους, την έναντίαν έχειν δύναμιν ούτε γάρ άλλως δυνατὸν ἁπτόμενα καὶ συνεχή τοῖς πέρασιν ὄντα δύο σώματα μή πάσχειν ὑπ' ἀλλήλων, εί δὲ πάσχει, μή

Β 8-9 ή κάτω πύκνωσις καὶ σύστασις  $\mathbf{O}$  (edd.): αἱ κάτω πυκνώσεις καὶ συστάσεις  $\mathbf{G}$  (Be.) τὰς κάτω πυκνώσεις καὶ συστάσεις (Hu.) | 10 ἐνδίδωσι  $\mathbf{O}$ : ἐνδιδοῦσι  $\mathbf{g}$  | 13 δίησιν  $\mathbf{g}$  (Turn. Wy.¹ edd.): δίεισιν  $\mathbf{O}$  (Rei. Wy.) | 13-C 1 ἐγκαθειργνυμένη  $\mathbf{O}$ : ἐγκαθειργγμένη  $\delta$  Β || C 7 ἀναρύσεις  $\mathbf{B}$ e. (cf. 949E): ἀναρρύσεις  $\Omega$  | 10 συνθλιβόμενον  $\Omega$ : συλλειβόμενον dub. Wy.¹ ||  $\mathbf{D}$  2-3 μὲν οὖκ  $\mathbf{O}$ : μὲν οὖν οὑκ  $\mathbf{g}$  | 3 ἀέρα  $\Omega$ : τὸν ἀέρα dub. Be.¹ | 4 οὕσης  $\Omega$ : οὐσίας  $\mathbf{X}$ y. (He.) ὑπ' οὐσίας dub. Be.¹ | 4-5 πυρώδους  $\mathbf{O}$ : παρόδου  $\mathbf{g}$  | 6 ἀπτόμενα  $\mathbf{O}$ : ἀπτομενον  $\mathbf{B}$ n  $\mathbf{\Pi}$  | 6-9 δύο  $\mathbf{-}$  ἡττον  $\mathbf{g}$ A² (in margine add. praemissa νοce κέιμενον): deest in  $\mathbf{O}$  (sed initio εὐσώματα  $\mathbf{\delta}$ , in fine etiam οὕτε  $\mathbf{X}$ ) | 7 εἰ δὲ πάσχει  $\mathbf{O}$  (Hu.): εἰ δὲ πάσχειν  $\mathbf{g}$  (Be. He.)

pura e priva di umidità. Da ciò risulta del tutto evidente che la condensazione e la densità degli strati inferiori forniscono all'aria una mescolanza di umidità e di freddo.

15. I fondali dei grandi fiumi non ghiacciano<sup>66</sup>, ed è logico: infatti le parti superiori, una volta ghiacciate, C non lasciano passare l'evaporazione, che rinserrata e rivolta in senso contrario fornisce calore all'acqua che scorre in profondità. Dimostrazione di questo è il fatto che, quando il ghiaccio si scioglie, una gran quantità di vapore si innalza nuovamente dall'acqua che se ne produce. Proprio per questo anche il corpo degli animali d'inverno è piú caldo, perché conserva in sé il calore spinto dentro dalla rigida temperatura esterna<sup>67</sup>. Ora l'attinger acqua e il sospenderla a mezz'aria le toglie non solo il caldo ma anche il freddo: perciò chi desidera una bevanda molto fredda non smuove assolutamente i pezzi di neve<sup>68</sup> né l'umidità prodotta dalla loro compressione: infatti il movimento finisce con l'espel-D lere sia il caldo sia il freddo. Che poi questa capacità non sia propria dell'aria, ma dell'acqua, potrebbe essere dimostrato riprendendo dall'inizio tutto il ragionamento. In primo luogo non è verosimile che l'aria, la quale, stando vicino all'etere<sup>69</sup>, ne tocca la sfera rotante, che è di natura ignea, e ne è a sua volta toccata, abbia una forza di segno contrario a quella dello stesso etere: infatti non è altrimenti possibile che, se due corpi si toccano e hanno contiguità di confini, non si influenzino reciprocamente e, se si influenzano, che quello più ἀναπίμπλασθαι τῆς τοῦ κρείττονος δυνάμεως τὸ ἦττον' οὕτε τὴν φύσιν ἔχει λόγον ἐφεξῆς τῷ φθείροντι τάξαι τὸ φθειρόμενον, ὥσπερ οῦ κοινωνίας οὖσαν οὐδ' άρμονίας ἀλλὰ πολέμου καὶ μάχης δημιουργόν. Χρῆται μὲν γὰρ ἐναντίοις εἰς τὰ ὅλα πράγμασι· χρῆται δ' οὐκ ἀκράτοις οὐδ' ἀντιτύποις, άλλ' ἐναλλάξ τινα θέσιν καὶ τάξιν οὐκ ἀναιρετικὴν ἀλλὰ κοινωνικὴν δι' ἑτέρων καὶ συνεργὸν ἐν μέσῳ παρεμπλεκομένη ἔχουσι· καὶ ταύτην εἴληφεν ὁ ἀήρ, ὑποΙκεχυμένος τῷ πυρὶ πρὸ τοῦ ὕδατος καὶ διαδιδοὺς ἐπ' ἀμφότερα καὶ συνάγων, οὕτε θερμὸς ὢν αὐτὸς οὕτε ψυχρὸς ἀλλὰ ψυχροῦ καὶ θερμοῦ μετακέρασμα καὶ κοινώνημα, μιγνυμένων ἐν αὐτῷ μίξιν ἀβλαβῆ καὶ μαλακῶς ἀνιεῖσαν καὶ δεχομένην τὰς ἐναντίας ἀκρότητας.

16. "Επειτα πανταχοῦ μέν ἐστιν ἀὴρ ἴσος, οὐ πανταχοῦ δὲ χειμων ὅμοιος οὐδὲ ψῦχος, ἀλλὰ ταῦτα μὲν τὰ μέρη ψυχρὰ καὶ κάθυγρα, ταῦτα δὲ ξηρὰ καὶ θερμὰ τῆς οἰκουμένης, οὐ κατὰ τύχην, ἀλλὰ τῷ μίαν οὐσίαν ψυχρότητος καὶ ὑγρότητος εἰναι. Λιβύης μὲν γὰρ ἔνθερμος ἡ πολλὴ καὶ ἄνυδρος, Σκυθίαν δὲ καὶ Θρά|κην καὶ Πόντον οἱ πεπλανημένοι λίμνας τε μεγάλας ἔχειν καὶ ποταμοῖς διαρρεῖσθαι βαθέσι καὶ πολλοῖς ἱστοροῦσιν αὐτῶν τε τῶν ἐν μέσῳ τόπων τὰ παράλιμνα καὶ ἑλώδη ψῦχος ἔχει μάλιστα διὰ τὰς ἀπὸ τῶν ὑγρῶν ἀναθυμιάσεις Ποσειδώνιος δὲ τῆς

D 12 χρήται – πράγμασι: deest in BαA¹ Ald. | 14 τινα  $\mathbf{O}$ : α g | 15 παρεμπλεκομένην  $\mathbf{O}$ : παραπλεκομένην α A Ald. (He.) παραπεπλεγμένην B | E 6 ἀνιείσαν Turn.: ἐνιείσαν  $\Omega$  | 9 ψύχος g: ψυχρός  $\mathbf{O}$  (cdd. ante Be.) ψυχρότης  $J^2$  | 10 τὰ deest in  $X^1$  Laur. 80, 21 | F 5 ἀπὸ  $\mathbf{O}$ : ὑπὸ X

debole non sia contagiato dalla forza di quello prevalente. Né è ragionevole che la natura abbia collocato l'uno accanto all'altro ciò che distrugge e ciò che viene distrutto, come se fosse non l'autrice della concordia e dell'armonia, ma della guerra e della contesa. Vero è che essa si serve di opposti per la formazione delle cose universe, però tali opposti non sono mai assolutamente puri né tali da respingersi l'un l'altro, ma si alternano in base a una collocazione e a una successione che, lasciando uno spazio tra loro, fa sí che essi non si distruggano a vicenda, e anzi crea concordia e cooperazione reciproca; e tale spazio viene occupato dall'aria, che si E riversa sotto il fuoco prima che esso venga a contatto con l'acqua, spandendosi su entrambi gli elementi e favorendone l'unione, giacché essa stessa non è né calda né fredda, ma costituisce un'unica mescolanza di freddo e di caldo fusi in una mistione innocua, che espelle senza violenza o accoglie in sé gli estremi opposti.

16. Inoltre l'aria è dappertutto uguale, ma non dappertutto l'inverno e il freddo risultano gli stessi. Infatti alcune regioni del mondo abitato sono fredde e umide, altre secche e calde, e non si tratta certo di un caso, essendo ciò dovuto al fatto che un'unica sostanza contiene sia la freddezza sia l'umidità. La maggior parte della Libia è torrida e priva di acqua, mentre coloro che hanno viaggiato per la Scizia, la Tracia e il Ponto, narrano che queste regioni hanno grandi laghi e sono solcate da profondi e numerosi fiumi; delle terre che si trovano in mezzo, quelle vicine a laghi o paludi hanno un clima particolarmente freddo per le esalazioni provenienti dalle acque. D'altronde Posidonio, afferman-

951F 5-7 Posid. Apam. fr. 94 Edelst.-Kidd

ψυχρότητος αἰτίαν εἰπῶν τὸ πρόσφατον εἶναι τὸν εκειον ἀέρα καὶ νοτερὸν οὐκ εκιοσε τὸ πιθανόν, ἀλλὰ πιθανώτερον ἐποίησεν οὐ γὰρ ἂν ἐφαίνετο τοῦ ἀέρος ὁ πρόσφατος ἀεὶ ψυχρότερος, εἰ μὴ τὸ ψυχρὸν ἐν τοῖς 952Α ὑγροῖς τὴν γένεσιν εἶχε. Βέλτιον οὖν "Ομηρος | εἰπὼν

΄ αὔρη δ΄ ἐκ ποταμοῦ ψυχροῦ ἠῶθι πρό ΄,

τὴν πηγὴν τῆς ψυχρότητος ἔδειξεν. "Ετι τοίνυν ἡ μὲν αἴσθησις πολλάκις ήμας ἐξαπατα, ὅταν ἱματίων ἢ έρίων ψυχρών θιγγάνωμεν, οἰομένους ύγρών θιγγάνειν διὰ τὸ κοινὴν ἀμφοτέροις οὐσίαν ὑπάρχειν καὶ τὰς φύσεις σύνεγγυς είναι καὶ οἰκείας. Έν δὲ τοῖς δυσχειμέροις κλίμασι πολλά ρηγνύει τὸ ψύχος άγγεία καὶ χαλκᾶ καὶ κεραμεᾶ· κενὸν δ' οὐδὲν ἀλλὰ πάντα πλήρη, βιαζομένου τῆ ψυχρότητι τοῦ ὕδατος. Καίτοι φησί Θεόφραστος τὸν ἀέρα ῥηγνύειν τὰ ἀγγεῖα τῷ ὑγρῷ καθάπερ ἥλω γρώμενον ὄρα δὲ μὴ τοῦτο Β κομψώς μάλλον ἢ άληθώς εἰΙρημένον ἐστίν· ἔδει γὰρ τὰ πίττης γέμοντα μᾶλλον ῥήγνυσθαι ὑπὸ τοῦ ἀέρος καὶ τὰ γάλακτος. 'Αλλ' ἔοικε τὸ ὕδωρ ἐξ ἑαυτοῦ ψυχρὸν εἶναι καὶ πρώτως: ἀντίκειται γὰρ τῆ ψυχρότητι πρός την θερμότητα του πυρός, ώσπερ τη ύγρότητι πρός την ξηρότητα και τη βαρύτητι πρός την κουφότητα. Καὶ ὅλως τὸ μὲν πῦρ διαστατικόν ἐστι καὶ διαι-

F 7 ἀέρα decst in nBαA¹ | 10 γένεσιν  $\mathbf{O}$ : γέννεσιν  $\mathbf{J}^1$  | "Ομπρος  $\mathbf{O}$ : δ "Ομπρος  $\mathbf{X}$  || 952A 1 είπων  $\mathbf{J}^1$ gA² (Be. Hu.): deest in  $\mathbf{O}$  (He.) | 2 ψυχροῦ g: ψυχροῆ  $\mathbf{O}$  (edd. ante Be.) ψυχρη πνέει Iannot. ex Hom. mss. (Be. Hu. He.) | ἡῶθι πρό  $\mathbf{J}^1$ gA²: πρὸς  $\mathbf{O}$  (ad τὴν πηγὴν adiunctum Iannot.Rei. Wy.) | 5 θιγγάνωμεν  $\mathbf{O}$ : θιγγάνωμεν  $\mathbf{A}^{\mathrm{nc}}$  | 7 σύνεγγυς  $\mathbf{\Omega}$ : συγγενεῖς Kron. (He.) | 9 πάντα  $\mathbf{J}$ gA²: deest in  $\mathbf{O}$  | 11 ἡηγνύετιν  $\mathbf{J}^1$ gA² (Be. Hu.): ἡηγνύναι  $\mathbf{O}$  (He.) | 12 ἡλωρ Turn.: ἡλίωρ  $\mathbf{\Omega}$  || B 1 ἐστίν  $\mathbf{X}$  (Be. Hu.): εἴη  $\mathbf{J}$ g Ald. ἢ n BII (Wy. Dü. He.) | 2 ὑπὸ τοῦ ἀέρος probab. expungendum Po.

do che la causa della freddezza è l'aria fresca e umida delle località palustri<sup>70</sup>, non intacca la plausibilità dell'argomento, ma lo rende anzi ancora piú plausibile: infatti l'aria fresca non darebbe l'impressione di essere sempre piú fredda, se il freddo non avesse la sua origine nell'umidità. Meglio ancora Omero, parlando di

"vento dal fiume gelido avanti l'aurora"<sup>71</sup>,

indica la fonte della freddezza. Inoltre i nostri sensi spesso ci ingannano quando tocchiamo vesti o tessuti di lana freddi e crediamo di toccare oggetti umidi, poiché comune è la sostanza del freddo e dell'umidità e strettamente affini le nature di entrambi. Nei climi particolarmente rigidi il gelo spesso infrange sia i vasi di bronzo sia quelli di terracotta, ma non quando sono vuoti, bensí quando sono pieni, perché a causa del congelamento l'acqua esercita una pressione sulle loro pareti. Eppure Teofrasto dice che è l'aria a frantumare i vasi<sup>74</sup>, attribuendo al liquido quasi la stessa funzione di un chiodo; bada però che in questa affermazione c'è B piú sottigliezza che verità<sup>73</sup>: infatti, se cosí fosse, i vasi pieni di pece e di latte dovrebbero essere ancor più facilmente frantumati dell'aria. Sembra invece che l'acqua sia fredda da se stessa e per essenza originaria: infatti si oppone per la sua freddezza al calore del fuoco, come per la sua umidità all'asciuttezza e per il suo peso alla leggerezza di quello. Insomma il fuoco disgrega e separa, mentre l'acqua aggrega e tiene insieρετικόν, τὸ δ' ὕδωρ κολλητικὸν καὶ σχετικόν, τῆ ὑγρότητι συνέχον καὶ πιέζον 'ἦ καὶ παρέσχεν 'Εμπεδοκλῆς ὑπόνοιαν, ὡς τὸ μὲν πῦρ 'Νεῖκος οὐλόμενον' 'σχεδύνην ' δὲ 'Φιλότητα' τὸ ὑγρὸν ἑκάστοτε προσαγορεύων ἐπεὶ τροφὴ μὲν πυρὸς τὸ μεταβάλλον εἰς πῦρ, Ο μεταβάλλει | δὲ τὸ συγγενὲς καὶ οἰκεῖον, τὸ δ' ἐναντίον δυσμετάβλητον, ὡς τὸ ὕδωρ καὶ αὐτὸ μὲν ὡς ἔπος εἰπεῖν ἄκαυστόν ἐστιν, ὕλην δὲ καὶ πόαν νοτερὰν καὶ ξύλα βεβρεγμένα δυσκαῆ παρέχει, καὶ φλόγα ζοφερὰν καὶ ἀμβλεῖαν ὑπὸ χλωρότητος ἀναδίδωσι τῷ ψυχρῷ μαχόμενον πρὸς τὸ θερμὸν ὡς φύσει πολέμιον.

17. Σκόπει δὲ καὶ ταῦτα παραβάλλων ἐκείνοις, Ἐπειδὴ καὶ Χρύσιππος οἰόμενος τὸν ἀέρα πρώτως ψυχρὸν εἰναι, διότι καὶ σκοτεινόν, ἐμνήσθη μόνον τῶν πλέον ἀφεστάναι τὸ ὕδωρ τοῦ αἰθέρος ἢ τὸν ἀέρα λεγόντων, καὶ πρὸς αὐτούς τι βουλόμενος εἰπεῖν ΄οὕτω D μὲν ἄν ᾽ ἔφη ΄ καὶ τὴν γῆν | ψυχρὰν εἰναι πρώτως λέγοιμεν, ὅτι τοῦ αἰθέρος ἀφέστηκε πλεῖστον ΄, ὡς ἀδόκιμόν τινα παντελώς τοῦτον καὶ ἄτοπον ἀπορρίψας τὸν λόγον, ἐγώ μοι δοκώ μηδὲ τὴν γῆν ἄμοιρον εἰκότων καὶ πιθανών ἀποφαίνειν, ποιησάμενος ἀρχὴν ὁ μάλιστα Χρύσιππος ὑπὲρ τοῦ ἀέρος κέχρηται. Τὶ δὲ τοῦτ ᾽ ἐστί; Τὸ σκοτεινὸν ὄντα πρώτως. Εἰ γὰρ δύο λαβὼν οὖτος ἀντιθέσεις δυνάμεων οἴεται τῆ ἑτέρα

B 8-9 ὑγρότητι  $\Omega$ : ψυχρότητι dub. Hu.¹ | 9 πιέζον  $JgA^2X$  (Hu.): πῆττον O (edd.) | 10 μὲν deest in g | 10-11 σχεδύνην O: σχεδύνον Bn | 11 Φιλότητα O: Φιλότητι J || C 5 τῷ deest in g | 8 δὲ g: δὴ O | 9 Ἐπειδὴ καὶ Hu.: ἐπειδὴ γὰρ Wy.¹ (He.) ἐπεὶ δὲ καὶ O (edd.) ἐπεὶ δὲ  $XB\Pi$  (Po.) || D 2 αὐθέρος Leon. (edd.): ἀέρος  $\Omega$  | 4 ἄμοιρον O: ἄμειρον  $aA^1$  | 5 ἀποφαίνειν  $\Omega$ : ἀποφανείν Hatz. | 7 πρότως  $\Omega$ : πρώτως εἶναι καὶ ψυχρὸν πρώτως parum necessario add. Patz. (Hu. He.)

me, poiché produce un effetto di coesione e di condensazione a causa della sua umidità. A questo si riferisce l'allusione di Empedocle, che, ogni qual volta li menziona, chiama il fuoco "Contesa distruttrice" e l'acqua "tenace Concordia" infatti nutrimento del fuoco è ciò che si muta in fuoco, e si muta in esso ciò che gli è strettamente affine, mentre è difficile che ciò si verifichi con l'elemento opposto, come appunto l'acqua; essa è dunque, per cosí dire, incombustibile, e rende refrattarie alla combustione sia l'erba umida sia la legna bagnata, che per il fatto di essere verdi producono una fiamma smorta e debole, poiché a causa del freddo essa lotta col caldo come suo naturale nemico".

17. Esamina ora anche queste argomentazioni, mettendole a confronto con quelle dei pensatori di cui si diceva prima. Giacché pure Crisippo<sup>77</sup>, ritenendo che l'aria sia il freddo originario perché è anche oscura, si limita a menzionare coloro i quali sostengono che l'acqua sia più lontana dall'etere rispetto all'aria: e volendo muovere loro un'obiezione, afferma: "Se cosí D fosse, dovremmo sostenere che anche la terra è il freddo originario, perché è quella che piú è lontana dall'etere", rigettando cosí questa teoria come se fosse del tutto inammissibile e assurda, laddove io credo, invece, che neppure per la terra manchino argomentazioni verosimili e plausibili. Cosí prenderò le mosse proprio da quelle su cui principalmente si basa Crisippo a proposito dell'aria. Di che si tratta?<sup>78</sup> Dell'affermazione secondo cui essa è l'oscurità originaria<sup>79</sup>. Se infatti egli,

B 10 Emped. 31 B 17 D.-K., v. 19 | 10-11Emped. 31 B 19 D.-K. | C 9-D 7 Chrysipp. SVF II 429, 2

καὶ τὴν ἑτέραν ἐξ ἀνάγκης ἕπεσθαι, μυρίαι δήπουθέν είσιν άντιτάξεις καὶ άντιπάθειαι πρός τὸν αἰθέρα τῆς γης, αίς και ταύτην ἄν τις ακολουθείν αξιώσειεν. Ο υ Ε γάρ ώς βαρεία πρός κούφον και καταρρεπής Ιπρός άνωφερες άντίκειται μόνον, ούδ' ώς πυκνή πρός άραιὸν οὐδ' ὡς βραδεῖα καὶ στάσιμος πρὸς ὀξύρροπον καὶ κινητικόν, άλλ' ώς βαρυτάτη πρὸς κουφότατον καὶ πυκνοτάτη πρὸς ἀραιότατον καὶ τέλος ὡς ἀκίνητος έξ έαυτης πρός αὐτοκίνητον καὶ τὴν μέσην χώραν ἐπέχουσα πρὸς ἀεὶ κυκλοφορούμενον. Οὐκ ἄτοπον οὖν τηλικαύταις καὶ τοσαύταις ἀντιτάξεσι καὶ τήν τής ψυχρότητος καὶ θερμότητος ἕπεσθαι. 'Ναί, άλλὰ τὸ πῦρ καὶ λαμπρόν ἐστιν' οὔτι μὴν σκοτεινὸν ἡ γή; Σκοτεινότατον μέν οὖν ἀπάντων καὶ ἀφεγγέστατον. Άέρι μέν τοι μετοχή φωτός έστι πρώτω, καὶ Ε τάχιστα τρέπεται καὶ ἀναπλησθεὶς | διανέμει πανταχού τὴν λαμπρότητα, σώμα παρέχων τῆς αὐγῆς έαυτόν ό γὰρ ἥλιος ἀνίσχων, ώς τις είπε τῶν διθυραμβοποιών,

΄ εὐθὺς ἀνέπλησεν ἀεροβατᾶν μέγαν οἶκον ἀνέμων' ·

ἐκ τούτου δὲ καὶ λίμνη καὶ θαλάττη μοῖραν αὐγῆς κατιὼν ἐνίησι καὶ βυθοὶ ποταμῶν διαγελῶσιν, ὅσον ἀέρος ἐξικνεῖται πρὸς αὐτούς. Μόνη δ' ἡ γῆ τῶν σω-

D 9-10 μυρί – lac. 15 litt. – τάξεις  $J^1$  (suppl.  $J^2$ ) μυρι – lac. 20 litt. – τάξεις  $g \mid 10$  καὶ deest in  $g \mid$  άθέρα Leon.: ἀέρα  $\Omega \mid 11$  άξιώσειεν  $\mathbf{O}$ : ἐξισώσειεν  $J^2$  <sup>mg</sup> Bπα $A^{\text{ac}} \mid 12$  ώς βαρεῖα πρὸς κοῦφον καὶ καταρρεπὴς  $\mathbf{O}$ : ὡς βαρέα πρὸς κοῦφην καὶ καταρρεπὲς  $g \mid E = 10$  πῦρ καὶ λαμπρὸν  $\mathbf{G}$ : ἀς βαρέα πρὸς κοῦφην καὶ καταρρεπὲς  $\mathbf{G} \mid E = 10$  πῦρ καὶ λαμπρὸν  $\mathbf{G}$ : ἀρεγγέστερον  $\mathbf{J}^1$  τὴν  $\mathbf{J}^2$ α $\mathbf{A}^1$  lac. 4 litt. in  $\mathbf{B} \mid 11$ -12 ἀφεγγέστατον  $\mathbf{O}$ : ἀφεγγέστερον  $\mathbf{J}^1$  χηὶς  $\mathbf{G} \mid \mathbf{G} \mid \mathbf{G$ 

considerando le due forze contrarie, ritiene che all'una si accompagni di necessità anche l'altra, bisogna riconoscere che fra l'etere e la terra innumerevoli sono le opposizioni e le incompatibilità, alle quali si potrebbe supporre che sia conseguente anche questa. Infatti non solo l'una si oppone all'altro come ciò che è pesante a E ciò che è leggero, e come ciò che tende verso il basso a ciò che tende verso l'alto, non solo come ciò che è denso a ciò che è rarefatto o come ciò che è lento e statico a ciò che è veloce e mobile, ma come ciò che c'è di piú pesante a ciò che c'è di piú leggero, e come ciò che c'è di piú denso a ciò che c'è di piú rarefatto, e infine come ciò che è di per sé immobile a ciò che da se stesso si muove, e come ciò che occupa il centro dell'universo a ciò che ruota sempre intorno a esso. Non è dunque assurdo che a tali e tante opposizioni si accompagni anche quella tra freddezza e calore. "Sí, ma il fuoco è anche luminoso". E non è forse la terra oscura? Di tutte le cose è la piú oscura e la meno luminosa. Certo l'aria è il primo fra gli elementi a essere partecipe della luce: perciò essa muta istantaneamente la sua natura e, F una volta ricolmata da quella, spande dappertutto la propria luminosità, offrendosi come materia corporea ai raggi solari. Infatti il sole sorgendo, come ebbe a dire uno dei ditirambografi,

"subito riempie la grande casa dei venti che [vanno per l'aria"80.

Quindi l'aria scende e infonde anche ai laghi e al mare parte della sua luminosità e le profondità dei fiumi hanno un sorriso di luce<sup>81</sup>, nella misura in cui essa vi

F 5 fr. 1006 (= adesp. 88) PMG

μάτων ἀεὶ ἀφώτιστός ἐστι καὶ ἄτρωτος ὑφ' ἡλίου καὶ σελήνης τῷ φωτίζοντι θάλπεται δ' ὑπ' αὐτῶν καὶ παρέχει χλιαίνειν ἐπ' ὀλίγον βάθος ἐνδυομένω τώ 953Α θερμῷ, Ιτὸ δὲ λαμπρὸν οὐ παρίησιν ὑπὸ στερεότητος άλλ' ἐπιπολής περιφωτίζεται, τὰ δ' ἐντὸς ὄρφνη καὶ χάος καὶ "Αιδης ὀνομάζεται' καὶ τὸ "Ερεβος τοῦτ' ἦν άρα, τὸ χθόνιον καὶ ἔγγαιον σκότος. Τὴν δὲ Νύκτα ποιηταὶ μὲν ἐκ Γῆς γεγονέναι μυθολογούσι, μαθηματικοί δὲ γῆς σκιὰν οὖσαν ἀποδεικνύουσιν ἀντιφραττούσης πρός τὸν ἥλιον. ὁ γὰρ ἀὴρ ἀναπίμπλαται σκότους ύπὸ γῆς ώς φωτὸς ύφ' ἡλίου καὶ τὸ ἀφώτιστον αὐτοῦ μῆκός ἐστι νυκτός, ὅσον ἡ σκιὰ τῆς γῆς ἐπινέμεται. Διὸ τῷ μὲν ἐκτὸς ἀέρι καὶ νυκτὸς οὕσης ἄνθρωποί τε χρώνται καὶ θηρία πολλὰ νομὰς ποιούμενα Β διὰ σκότους, ὰμωσγέπως ἴχνη φωτὸς | καὶ ἀπορροὰς αὐγής ἐνδιεσπαρμένας ἔχοντος ὁ δ' οἰκουρὸς καὶ ύπωρόφιος, άτε δή της γης πανταχόθεν περιεχούσης, κομιδή τυφλός έστι καὶ ἀφώτιστος. Άλλὰ μὴν καὶ δέρματα καὶ κέρατα ζώων ὅλα μὲν οὐ δύησιν αὐγὴν ύπὸ στερεότητος, ὅταν δὲ πρισθή καὶ καταξεσθή, γίνεται διαφανή, παραμιχθέντος αὐτοῖς τοῦ ἀέρος. Οιμαι δὲ καὶ ΄μέλαιναν' ἑκάστοτε τὴν γῆν ὑπὸ τῶν ποιητών καλείσθαι διά τὸ σκοτώδες καὶ τὸ ἀφώτιστον' ώστε καὶ τὴν πολυτίμητον ἀντίθεσιν τοῦ σκοτεινού πρός τὸ λαμπρὸν ἐπὶ τῆς γῆς μᾶλλον ἢ τοῦ ἀέρος ύπάρχειν.

F 9 ὑφ'  $\Omega$ : del. Hu. | 11 βάθος Wy.¹ (edd.): φάρος B κάρος  $\mathbf O$  μέρος Steph. (Rei. Wy.) || 953A 3 ὀνομάζεται  $\mathbf O$ : ἀνομάζετο  $\mathbf J$ 'g | 6 γῆς σκιὰν  $\mathbf J$ 'g: σκιὰν γῆς  $\mathbf O$  | 11 ποιούμενα  $\mathbf O$ : ποιούμενοι  $\mathbf X$  || B 2-3 ἔχοντος – περιεχούσης lac. 8 litt. in  $\mathbf A^1$  | 5 οὐ δύησιν (δίησιν  $\mathbf A^1$ δ δίεισιν  $\mathbf g$  B) αὐγὴν  $\mathbf J$ 'g (Be. Hu. He.): αὐγὴν οὐ δύησιν  $\mathbf O$  (Rei. Wy. Dü.) | 9 τὸ (alterum) deest in  $\mathbf g$ 

arriva. Fra gli elementi solo la terra è sempre oscura e impenetrabile all'illuminazione del sole e della luna; viene sí riscaldata da essi e permette al calore che la penetra di intiepidirla fino a una piccola profondità; 953A però la luce non riesce a passare a causa della solidità, ma la illumina solo in superficie, tanto che le parti interne della terra sono chiamate tenebra, abisso e Ade; e questo è l'Erebo, il buio sotterraneo e interno. I poeti favoleggiano che la Notte sia nata dalla Terra<sup>82</sup>, mentre gli astronomi dimostrano che essa è l'ombra della terra, la quale non lascia passare la luce solare<sup>83</sup>: infatti l'aria è riempita di oscurità dalla terra come lo è di luce dal sole; e la parte meno luminosa di essa è quella in cui si stende la notte, che occupa lo spazio sul quale si proietta l'ombra della terra. Perciò gli uomini utilizzano l'aria esterna anche quando è notte, e molte bestie pascolano al buio, perché in qualche modo l'aria conserva tracce B di luce e sporadici effluvi di raggi solari. Ma chi vive relegato sotto il tetto di una casa, poiché la terra lo circonda da ogni parte, è completamente cieco e privo di luce. Inoltre le pelli e le corna degli animali non lasciano passare la luce a causa della loro solidità, ma quando sono tagliate e levigate diventano trasparenti a causa dell'aria che vi si è mescolata. Ritengo poi che i poeti diano abitualmente alla terra l'attributo di "nera" perché essa appare tenebrosa e priva di luminosità<sup>84</sup>. Dunque, in base a tutto ciò, si può affermare che la piú rimarchevole opposizione fra buio e luce riguarda la terra piuttosto che l'aria.

128

18. 'Αλλ' αύτη μὲν ἀπήρτηται τοῦ ζητουμένου. C πολλά γάρ δέδει κται ψυχρά των λαμπρών όντα καὶ θερμά των άμαυρων καὶ σκοτεινών. Ἐκείναι δὲ συγγενέστεραι δυνάμεις ψυχρότητός είσι, τὸ ἐμβριθὲς τὸ πυκνὸν τὸ μόνιμον τὸ ἀμετάβλητον. ὧν ἀέρι μὲν οὐδεμιᾶς, γἢ δὲ μᾶλλον ἢ ὕδατι πασῶν μέτεστι. Καὶ μὴν ἐν τοῖς μάλιστα τὸ ψυχρὸν αἰσθητῶς σκληρόν έστι καὶ σκληροποιὸν καὶ ἀντίτυπον. Ίχθυς μὲν γὰρ ίστορεί Θεόφραστος ύπὸ ρίγους πεπηγότας, αν άφεθώσιν έπὶ τὴν γῆν, κατάγνυσθαι καὶ συντρίβεσθαι δίκην ύελων ή κεραμεων σωμάτων. Έν δὲ Δελφοίς αὐτὸς ἤκουες ὅτι τῶν εἰς τὸν Παρνασὸν ἀναβάντων D βοηθήσαι ταίς Θυιάσιν, απειλημμέναις ύπὸ Ι πνεύματος χαλεπού καὶ χιόνος, ούτως ἐγένοντο διὰ τὸν πάγον σκληραί και ξυλώδεις αι χλαμύδες, ώς και θραύεσθαι διατεινομένας καὶ ῥήγνυσθαι. Ποιεί δὲ καὶ νεῦρα δυσκαμπή καὶ γλώτταν ἄναυδον ἀκινησία καὶ σκληρότητι τὸ ἄγαν ψῦχος, ἐκπηγνύον τὰ ὑγρὰ καὶ μαλακὰ τοῦ σώματος.

19. \* Ων βλεπομένων, σκόπει τὸ γιγνόμενον οὕτω πᾶσα δήπου δύναμις, ἄν περιγένηται, πέφυκε μεταβάλλειν καὶ τρέπειν εἰς ἑαυτὴν τὸ νικώμενον τὸ μὲν γὰρ ὑπὸ θερμοῦ κρατηθὲν ἐκπυροῦται, τὸ δ' ὑπὸ πνεύματος ἐξαεροῦται, τὸ δ' εἰς ὕδωρ ἐμπεσόν, ὰν μὴ διαφύγη, καθυγραίνεται συνδιαχεόμενον. 'Ανάγκη

C 4 τὸ πυκνὸν τὸ μόνιμον  $J^{lg}$  (Be. Hu.): τὸ μόνιμον τὸ πυκνὸν  $\mathbf{O}$  (edd.) | 8 Θεόφραστος  $\mathbf{O}$ : ὁ Θεόφραστος Jg | 9 τὴν γὴν  $\mathbf{O}$ : τῆς γῆς X | 10 ὑελῶν Herw.: ὑέλων  $\Omega$  | 12 Θυιάστν Be.: θυίστι  $\Omega$  || D 5 γλῶτταν  $\mathbf{O}$ : γλῶσσαν XBδΠ | 6 τὰ  $J^{lg}A^{2}$ : καὶ  $\mathbf{O}$  | 8 γιγνόμενον  $\mathbf{O}$ : γενόμενον  $J^{lg}$  | 9 δήπου decst in B | 11 γὰρ decst in  $J^{l}$  | 13 διαφύγη  $\mathbf{O}$ : μεταφύγη  $J^{l}$ 

18. Tuttavia essa non ha rilievo ai fini della nostra C indagine: infatti si è già messo in evidenza che fra gli oggetti luminosi ve ne sono molti freddi e, viceversa, molti caldi fra quelli oscuri e scarsamente illuminati. Invece vi sono qualità assaí piú intrinseche al freddo, come la pesantezza, la stabilità, la solidità e la refrattarietà al cambiamento: però l'aria non ne possiede nessuna, mentre la terra, piú dell'acqua, le possiede tutte. Inoltre il freddo è, a livello percettivo, fra le cose piú dure, ed è anche in grado di produrre cose dure e di resistere alle sollecitazioni esterne. A questo proposito Teofrasto racconta che i pesci congelati, se sono lasciati cadere al suolo, si spezzano e vanno in frantumi, come se fossero oggetti di vetro e di ceramica85. Tu stesso, soggiornando a Delfi<sup>86</sup>, hai sentito dire, a proposito di coloro che ascendono il Parnaso per soccorrere le Tiadi<sup>87</sup>, sorprese da una violenta bufera o da una tormenta di neve, come i loro mantelli a causa del gelo divengano cosí duri e legnosi, che quando li stendono si rompono e si fanno a brandelli. Inoltre il freddo eccessivo, proprio perché caratterizzato da immobilità e durezza, rende i muscoli difficili a piegarsi e la lingua incapace di articolare suoni, perché congela le parti umide e molli del corpo.

19. Alla luce delle considerazioni fin qui fatte, esamina il problema dal seguente punto di vista: è un dato di fatto che ogni forza, laddove divenga preponderante, per legge di natura trasforma l'elemento soccombente, facendogli assumere le proprie caratteristiche. Infatti ciò che è vinto dal calore diviene fiamma, e aria ciò che lo è dal vento; e ciò che cade in acqua, a meno che non ne venga tirato fuori rapidamente, si

953 C 7-10 Theophr. fr. 175 Fortenb.

Ε δή καὶ τὰ ψυχόμενα κομιδή μεταβάλλειν είς τὸ πρώτως ψυχρόν ἔστι δ' ύπερβολή ψύξεως πήξις, πήξις δ' είς άγνωσίαν τελευτά καὶ λίθωσιν, όταν, παντάπασι τοῦ ψυχροῦ κρατήσαντος, ἐκπαγή μὲν τὸ ὑγρὸν ἐκθλιβή δὲ τὸ θερμόν. "Οθεν ἡ μὲν ἐν βάθει γῆ πάγος έστὶν ώς εἰπεῖν καὶ κρύσταλλος ἄπασα: τὸ γὰρ ψυχρὸν ἄκρατον οἰκουρεί καὶ ἀμάλακτον ἀπεωσμένον ἐκεί τοῦ αἰθέρος ἀπωτάτω ταυτί δὲ τὰ ἐμφανῆ, κρημνούς καὶ σκοπέλους καὶ πέτρας, Ἐμπεδοκλῆς μὲν ὑπὸ τοῦ πυρός οἴεται τοῦ ἐν βάθει τῆς γῆς ἑστάναι καὶ ἀνέχεσθαι διερειδόμενα φλεγμαίνοντος, έμφαίνεται δὲ μαλλον, ὄσων τὸ θερμὸν ἐξεθλί|βη καὶ διέπτατο, πάντα ταῦτα παντάπασιν ὑπὸ τῆς ψυχρότητος παγῆναι διὸ καὶ πάγοι καλοῦνται. Καὶ τὰ ἄκρα πολλῶν ἐπιμελανθέντων, ή τὸ θερμὸν ἐξέπεσε, πυρικαύστοις ίδειν προσέοικε πήγνυσι γάρ τὸ ψυχρὸν τὰ μὲν μάλλον τὰ δ' ἡττον, μάλιστα δ'οίς πρώτως ἐνυπάρχειν πέφυκεν. "Ωσπερ γάρ, εί θερμοῦ τὸ κουφίζειν, θερμό-954Α τατόν ἐστι τὸ κουφότατον, Ιεί δ' ὑγροῦ τὸ μαλάσσειν, ύγρότατον τὸ μαλακώτατον, οὕτως, εἰ ψυχροῦ τὸ πηγνύειν, ανάγκη ψυχρότατον είναι τὸ μάλιστα πεπηγός, οἷον ή γῆ. Τὸ δὲ ψυχρότατον φύσει δήπου καὶ πρώτως ψυχρόν ώστε φύσει καὶ πρώτως ψυχρὸν ή γή. Τοῦτο δ' ἀμέλει καὶ τή αἰσθήσει δήλόν ἐστι καὶ

Ε 3 ἀγνωσίαν  $J^{1}$ g (Be. Hu.): ἀλλοίωσιν  $J^{1mg}$   $\mathbf{O}$  (He.) | 4 έκπαγη  $\mathbf{O}$ : έκπαγηναι  $J^{1}$  | 6 κρύσταλλος  $\mathbf{O}$ : κρύσταλος  $J^{1}$ gX | ἄπασα  $\mathbf{O}$ : πάσα  $\mathbf{G}$  | 10 της deest in XBnA $^{1}$ E | 11 διερειδόμενα  $\Omega$  (edd.): διερευγόμεναι dub. Nuzzo (cf. comm.) ||  $\mathbf{F}$ 3-4 έπιμελανθέντων  $\Omega$ : έπιμελανθέντα Emp. (He.) | 4 πυρικαύστοις  $\mathbf{O}$ : πυρίκαυστα  $\mathbf{B}$  | 5 τὸ ψυχρὸν τὰ μὲν  $\mathbf{O}$ : τὸ θερμὸν – lac. 3-4 litt. – τὰ μὲν  $\mathbf{X}$  || 954A 2 εἰ ψυχροῦ  $\mathbf{J}^{1}$ g: εἰ καὶ ψυχροῦ  $\mathbf{O}$  | 3 ἀνάγκη  $\mathbf{J}^{1}$ g (Be. Hu.): ἀνάγκη καὶ  $\mathbf{O}$  (He.) | 4-5 φύσει καὶ πρώτως  $\mathbf{J}^{1}$ g (Be. Hu.) πρώτως καὶ φύσει  $\mathbf{O}$  (edd.)

E scioglie e diventa liquido. È dunque inevitabile che anche le cose sottoposte a un totale raffreddamento si mutino in quello che è il freddo allo stato originario; ora il congelamento consiste in un eccesso di raffreddamento, e l'oggetto congelato finisce col diventare irriconoscibile pietrificandosi, allorquando, col prevalere assoluto del freddo, l'elemento liquido si solidifica e il calore viene completamente espulso. Perciò in profondità la terra è, per dirla con parole semplici, tutta freddo allo stato solido e ghiaccio: infatti vi risiede il freddo puro e non mitigato da alcunché, respinto laggiú nel punto piú distante dall'etere. Cosí riguardo alle sporgenze visibili, alture scogli rocce, mentre Empedocle ritiene che si innalzino dal punto in cui si collocano sostenute dal fuoco che arde nella profondità della terra<sup>88</sup>, invece risulta ancor più evidente che tutte le cose da cui F il calore è stato espulso o si è dissolto sono completamente indurite (paghènai) dal freddo: perciò le formazioni rocciose sono dette anche pagoi, "ghiacci"89; e in molte di esse le estremità, annerite nel punto in cui il calore si è riversato fuori, alla vista appaiono arse dal fuoco; infatti il freddo congela alcune sostanze piú ed altre meno, ma in misura particolare quelle di cui per natura costituisce una componente primaria. Come infatti, se è proprio del calore rendere leggero, ciò che è 954A piú leggero risulta anche piú caldo; e se dell'umidità è proprio l'ammollire, ciò che è piú molle risulta anche piú umido, cosí, se la proprietà peculiare del freddo è quella di rendere compatto, di necessità ciò che è in massimo grado compatto sarà anche il più freddo, quale appunto è la terra; ma ciò che è piú freddo per natu-

E 8-11 Emped. 31 A 69 D.-K.

γὰρ πηλὸς ὕδατος ψυχρότερος καὶ τὸ πῦρ γῆν ἐπιφοροῦντες ἀφανίζουσιν οἱ δὲ χαλκεῖς τῷ πυρουμένῳ καὶ ἀνατηκομένῳ σιδήρῳ μάρμαρον καὶ λατύπην παραπάσσουσι, τὴν πολλὴν ῥύσιν ἐφιστάντες καὶ καταψύχοντες ψύχει δὲ καὶ τὰ τῶν ἀθλητῶν ἡ κόνις σώ-Β ματα καὶ καταΙσβέννυσι τοὺς ἱδρῶτας.

20. 'Η δὲ καθ' ἕκαστον ἐνιαυτὸν ἡμᾶς μετάγουσα καὶ μετοικίζουσα χρεία τί βούλεται, χειμώνος μὲν άπωτάτω φεύγουσα της γης είς τὰ μετέωρα καὶ ἀπόγεια, θέρους δὲ πάλιν ἀντεχομένη τῶν κάτω καὶ ύποδυομένη καὶ διώκουσα προσφόρους καταφυγάς, τιθεμένη την δίαιταν εν άγκάλαις γης άγαπητώς; 'Αρ' οὐχὶ ταῦτα ποιούμεν ἐπὶ τὴν γῆν ὑπὸ ψυχρότητος όδηγούμενοι τῆ αἰσθήσει καὶ τὸ πρώτως φύσει ψυχρὸν έπιγινώσκοντες; Αί γοῦν παράλιοι χειμώνος δίαιται τρόπον τινά γής φυγαί είσιν, ώς άνυστὸν άπολειπόν-C των διὰ κρύος αὐτήν, τὸν δ'ἔναλον | ἀέρα καὶ πελάγιον θερμόν ὄντα περιβαλλομέν(ων) εἶτ' αὖθις ἐν θέρει τὸν γηγενή καὶ χερσαῖον ὑπὸ καύματος ποθοῦμεν, οὐκ αὐτὸν ὄντα ψυχρὸν ἀλλὰ τοῦ φύσει ψυχροῦ καὶ πρώτως ἀποβλαστάνοντα καὶ βεβαμμένον ὑπὸ τῆς ἐν τῆ γῆ δυνάμεως ὤσπερ βαφῆ σίδηρον. Καὶ γὰρ τῶν ρυτών ύδάτων τὰ πετραία καὶ ὀρεινὰ ψυχρότατα καὶ

Α 7 ψυχρότερος  $J^1g\delta A^{ac}$  (Be. Hu.): ψυχρότερον  $J^2B\alpha A^{pc}E$  (He.) ψυχρότατον X + 9 άνατηκομέν $\alpha$  Ο: ἐκτηκομέν $\alpha$  X + 9 1. 9-10 παραπάσσουσι  $\alpha$ : περιπάσσουσι Herw.  $\alpha$  B 4 τά Jg: deest in  $\alpha$  (Ald. edd. ante Be.)  $\alpha$  1. 6 προσφόρους  $\alpha$ : προσγείους Patz.  $\alpha$  1. 7 την δίαιταν  $\alpha$  Jg. δίαιταν  $\alpha$  (He.)  $\alpha$  9 φύσει  $\alpha$  (Be.): καὶ φύσει dub. Be. (Hu. He.)  $\alpha$  1. γῆς φυγαί εἰσιν  $\alpha$ : φυγαὶ τῆς γῆς εἰσι Bens. γῆς εἰσιν φυγαὶ dub. Hu. γῆς φυγαὶ εἰσιν  $\alpha$  2 τον Cast.  $\alpha$  1. 11-12 άπολειπόντων  $\alpha$  3 τολιπόντων Jg (Ald. edd. ante Dü.) ἀπολιπόντα  $\alpha$  1. 12 κρύος  $\alpha$  1. κρύους  $\alpha$  1. 5-6 ἐν τῆ γῆ Jg (Hu.): ἐν γῆ  $\alpha$  (edd.)

ra è senza dubbio originariamente freddo: dunque la terra è il naturale principio originario del freddo. Ciò risulta del tutto evidente anche a livello sensitivo: infatti il fango è piú freddo dell'acqua, e il fuoco si spegne gettandovi sopra della terra; inoltre i fabbri spargono sul ferro incandescente e liquefatto scaglie di marmo e gesso, per arrestarne e raffreddarne la colata sovrabbondante. La polvere, poi, rinfresca il corpo degli atleti e ne fa asciugare il sudore<sup>90</sup>.

20. E come si spiega la necessità che ci spinge a mutare ogni anno dimora, cosicché d'inverno ci rifugiamo nelle parti alte della casa, quelle più lontane dal suolo, mentre d'estate torniamo nuovamente ad occupare quelle piú in basso, scendendo giú in cerca di confortevoli ripari e trovando ristoro nell'amoroso abbraccio della terra?91 Non facciamo forse questo perché siamo spinti verso la terra dalla sensazione di frescura che proviamo a contatto di essa, riconoscendola come naturale principio originario del freddo? E certo l'uso di risiedere in località marine durante l'inverno rappresenta in qualche modo una fuga dalla terra, visto che ce ne allontaniamo il più possibile a causa del C gelo e ci circondiamo dell'aria salmastra e del calore che proviene dal mare; e poi di nuovo in estate a causa del caldo desideriamo il clima dell'entroterra, non perché esso sia di per se stesso freddo, ma perché è germinato dal principio naturale del freddo ed è stato impregnato dal potere della terra, come il ferro quando viene immerso in acqua. Infatti fra le acque che scorrono, quelle che sgorgano dalle rupi e dai monti sono le piú gelide, e fra quelle dei pozzi risultano tali le piú profonde: infatti a causa della loro profondità non vi si τῶν φρεατιαίων τὰ κοιλότατα' τούτοις μὲν γὰρ οὐκέτι μίγνυται διὰ βάθους ἔξωθεν ὁ ἀήρ, ἐκεινα δ' ἐκπίπτει διὰ γῆς ἀμίκτου καὶ καθαρᾶς, ώς τὸ περὶ Τιτάριον ὁ δὴ Στυγὸς ὕδωρ καλοῦσιν ἐκ πέτρας γλίσχρως Ο συλλειβόlμενον οὕτω ψυχρόν ἐστιν, ὥστε μηδὲν ἀγγείον ἄλλο μόνην δ' ὁπλὴν ὄνου στέγειν, τὰ δ' ἄλλα διακόπτει καὶ ῥήγνυσιν.

21. Έτι γε μὴν τῶν ἰατρῶν ἀκούομεν, ὡς πᾶσα γῆ τῷ γένει στύφειν καὶ ψύχειν πέφυκε καὶ πολλὰ τῶν μεταλλευομένων καταριθμοῦσι στυπτικὴν αὐτοῖς παρέχοντα καὶ σχετικὴν εἰς τὰς φαρμακείας δύναμιν καὶ γὰρ τὸ στοιχείον αὐτῆς οὐ τμητικὸν οὐδὲ κινητικὸν οὐδὲ λείπον οὐδὸ ἔχον ὀξύτητας οὐδὲ μαλθακὸν οὐδὸ εὐπερίχυτον γέγονεν, ἀλλὶ ἑδραῖον ὡς ὁ κύβος καὶ συνερειστικόν. "Όθεν αὐτῆ τε βρῦθος ἔσχε, καὶ τὸ ψυχρόν, ὅπερ ἦν δύναμις αὐτῆς, τῷ πυκνοῦν καὶ συνωθεῖν καὶ ἀποlθλίβειν τὰ ὑγρὰ φρίκας καὶ τρόμους διὰ τὴν ἀνωμαλίαν ἐνεργάζεται τοῖς σώμασιν ἄν δὶ ἐπικρατήση παντάπασι, τοῦ θερμοῦ φυγόντος ἢ σβεσθέντος, ἔστησε τὴν ἔξιν ἐκπαγεῖσαν καὶ νεκρωθεῖσαν. "Όθεν οὐδὲ καίεται γῆ τὸ παράπαν ἢ καίεται γλίσχρως καὶ μόγις. 'Αὴρ μὲν γὰρ ἐξ ἑαυτοῦ πολλάκις

C 8 φρεατιαίων  $\mathbf{O}$ : φρεατίων  $\mathbf{J}^1$  φρεατιέων  $\mathbf{J}^2$  (Ald.) φρεάτων  $\mathbf{g} + 9$  βάθους  $\mathbf{O}$ : βάθος  $\mathbf{J} + 10$  διὰ γῆς  $\mathbf{O}$  (Hu.): διὰ τῆς Bn διὰ τῆς γῆς cdd. inde ab Ald. + 10-11 τὸ περὶ Τιτάριον conieci: περὶ τὸ Τιτάριον Hu. (coll. Hom. B 751-755, Pausan. 8, 18, 2) περιττοτέρων  $\mathbf{J}^1$ g περὶ τὸ Ταίναρον  $\mathbf{O}$  τὸ περὶ Ταίναρον  $\mathbf{W}_2$ ! (He.) τὸ περὶ Νώνακριν Emp. + 11 δὴ  $\mathbf{O}$ : δὲ  $\mathbf{g} + \mathbf{J} + \mathbf{$ 

mescola l'aria esterna e sgorgano da un terreno incontaminato e puro: tale è quella che scaturisce presso il monte Titario<sup>92</sup>, che chiamano acqua dello Stige, la quale stilla con esile fiotto da una rupe, ma è cosí fredda che non può contenerla nessun altro recipiente eccetto che uno zoccolo d'asino, poiché tutti gli altri li spezza e li frantuma<sup>93</sup>.

21. Inoltre sentiamo dire dai medici che ogni tipo di terra ha per sua natura la proprietà di astringere e refrigerare; ed essi annoverano molti metalli che producono effetti astringenti e continenti per usi medicinali: e infatti l'elemento costitutivo della terra non è atto a tagliare, né è mobile o cedevole94 o aguzzo o molle o fluido, ma solido e compatto come un cubo<sup>95</sup>. Perciò essa è dotata di peso, e il freddo, che ne costituisce la qualità naturale, col suo potere di condensare, comprimere ed espellere l'umidità, produce nei corpi tremori e brividi a causa della struttura irregolare%; e se prende il sopravvento, una volta dileguatosi o estintosi del tutto il calore, determina uno stato di congelamento e di rigidità cadaverica. Perciò la terra non brucia del tutto, o brucia appena e con difficoltà. Invece l'aria da se stessa sovente produce fiamme, e incendiandosi

φλόγας ἀναδίδωσι καὶ ῥεὶ καὶ διαστράπτει πυρούμενος τῷ δ' ὑγρῷ τροφή χρήται τὸ θερμόν οὐ γὰρ τὸ στερεὸν ἀλλὰ τὸ νοτερὸν τοῦ ξύλου καυστόν ἐστιν. έξικμασθέντος δὲ τούτου, τὸ στερεὸν καὶ ξηρὸν ἀπολείπεται τέφρα γενόμενον. Οι δὲ καὶ τοῦτο φιλοτι-Ε μούμενοι μεταβάλλον ἀποιδείξαι καὶ καταναλισκόμενον ἀναδεύοντες πολλάκις ἐλαίω καὶ στέατι φύροντες οὐδὲν περαίνουσιν, ἀλλ' ὅταν ἐκκαῆ τὸ λιπαρόν, περίεστι πάντως καὶ διαμένει τὸ γεώδες "όθεν οὐ κατὰ χώραν μόνον ἐξ ἔδρας ἀκίνητον οὐσαν αὐτὴν άλλὰ καὶ κατ' οὐσίαν ἀμετάβλητον, Έστίαν, ἄτε δὴ ΄ μένουσαν ἐν θεῶν οἴκφ ΄, κάλλιστα προσηγόρευσαν οί παλαιοί, διὰ τὴν στάσιν καὶ πῆξιν ἡς ἡ ψυχρότης δεσμός έστιν, ώς 'Αρχέλαος ὁ φυσικὸς εἶπεν, οὐδενὸς χαλώντος αὐτὴν οὐδὲ μαλάττοντος, ἄτε θερομένην 955Α καὶ άλεαινομένην οὖσαν. Οἱ δὲ | πνεύματος μὲν αἰσθάνεσθαι ψυχροῦ καὶ ὕδατος, γῆς δ' ἡττον οἰόμενοι, τὴν ἔγγιστα γῆν ὁρῶσιν ἀέρων καὶ ὑδάτων καὶ ἡλίου καὶ θερμότητος ἀνάπλεων σύμμιγμα καὶ συμφόρημα γεγενημένην και ούδεν διαφέρουσι των μή τὸν αἰθέρα φύσει καὶ πρώτως θερμὸν άλλὰ τὸ ζέον ὕδωρ ἢ τὸν διάπυρον σίδηρον ἀποφαινομένων, ὅτι τούτων

Ε 7 φλόγας  $\mathbf{O}$ : φλόγα  $\mathbf{J}$  | ρέι  $\Omega$  (edd.): ζεί Emp. (Hu.) | 7-8 διαστράπτει πυρούμενος  $\mathbf{B}$ ε. (edd.): διαστραπτόμενος  $\mathbf{g}$  δι ἀστραπής πυρούμενος  $\mathbf{J}^1$  ἀστράπτει πυρούμενος  $\mathbf{O}$  | 8 θερμὸν deest in  $\mathbf{g}$  (lac. 10-12 litt.) | 10 έξικμασθέντος Turn.: ἰκμασθέντος  $\mathbf{J}$  α ἰκμαθέντος  $\Omega$  | καὶ ξηρὸν deest in  $\mathbf{B}$  ||  $\mathbf{F}$  4 περίεστι  $\mathbf{O}$ : περιέσται  $\mathbf{g}$  | 6 Έστίαν, άτε δη Turn. (edd.): ἔστιν ὅτε δὲ  $\Omega$  | 7 κάλλιστα Post (He.): κλίτα αυτ κλίττα  $\Omega$  κλίττα edd. †κλίτα Hu.) δικαιότατα  $\mathbf{H}$ ει ικὶ λίγα dub.  $\mathbf{B}$ ει | 8 στάσιν  $\mathbf{O}$ : βάσιν  $\mathbf{J}$ Α²δ (sed στ ss. m. 1) | ή deest in  $\mathbf{n}$ Λδ | 10 ἄτε  $\mathbf{O}$ : οὐτε  $\mathbf{X}$  $\mathbf{J}$ 2B (ss. m.1)  $\mathbf{n}$ αΛ¹ | 11 ἀλεαινομένην  $\mathbf{O}$ : άλαινομένην  $\mathbf{J}$ 1g $\mathbf{X}$ 1 | οὖσαν  $\mathbf{\Omega}$  (Be.): del. Wy.¹ †οὖσαν Hu. οὐσίαν Papab. Post Sandb. (He.) ἡρεμοῦσαν Crön. || 955Λ 3 ἔγγιστα  $\mathbf{O}$ : ἔγγνστα  $\mathbf{J}$ 2 ἤκιστα  $\mathbf{J}$ 1g $\mathbf{X}$ 1 | 4 καὶ θερμότητος  $\mathbf{\Omega}$  (edd.): θερμότητος Hu. | συμφόρημα  $\mathbf{\Omega}$ : συμφόραμα dub. Hu.¹

si espande<sup>97</sup> e sfolgora. Ciò avviene perché il calore usa come alimento l'umidità98: e infatti non la parte solida del legno, ma quella umida è piú combustibile; e quando questa si è asciugata, resta quella solida e secca, divenuta cenere<sup>99</sup>. Inoltre coloro i quali cercano di dimo-F strare che anche questa parte si è trasformata e consumata, bagnandola piú volte con olio e cospargendola di grasso, non ottengono nulla, giacché quando la parte unta è stata consumata dal fuoco rimane pur sempre un residuo di sostanza terrestre. In base a ciò, non solo perché la terra resta immobile nella sua posizione, ma anche giacché risulta immutabile quanto alla sostanza, gli antichi la chiamarono assai opportunamente<sup>100</sup> Estia, in quanto è appunto "colei che rimane nella casa degli dèi"101, per la sua staticità e compattezza; e il legame che la tiene insieme è la freddezza, come diceva il naturalista Archelao102, perché nulla può allentarla né ammollirla, pur essendo 103 riscaldata ed arsa. Quanto a coloro che credono di poter percepire il freddo contenuto nell'aria e nell'acqua, ma meno quello emanato dalla terra, essi guardano alla terra più immediatamente loro vicina, che è un insieme in cui sono mescolati aria, acqua, luce solare e calore; e non differiscono per nulla da coloro i quali dichiarano che non è l'etere a esμὲν ἄπτονται καὶ προστυγχάνουσι, τοῦ δὲ πρώτου καθαροῦ καὶ οὐρανίου πυρὸς αἴσθησιν δι' ἀφῆς οὐ λαμβάνουσιν, ὥσπερ οὐδ' οὖτοι τῆς ἐν βάθει γῆς, ἡν μάλιστα γῆν ἄν τις νοήσειεν αὐτὴν καθ' αὐτὴν ἀποκεκριμένην τῶν ἄλλων. Δεῖγμα δ' αὐτῆς ἐστι κἀνταῦθα Ι Β περὶ τὰς πέτρας πολὺ γὰρ ἐκ βάθους καὶ οὐ ῥάδιον ἀνασχέσθαι προβάλλουσι κρύος. Οἱ δὲ ψυχροτέρου ποτοῦ δεόμενοι χάλικας ἐμβάλλουσιν εἰς τὸ ὕδωρ γίνεται γὰρ οὐλότερον καὶ στομοῦται παρὰ τὴν ἀπὸ τῶν λίθων ψυχρότητα, πρόσφατον καὶ ἄκρατον ἀναφερομένην.

138

22. Τοὺς οὖν πάλαι σοφοὺς καὶ λογίους ἄμικτα θέσθαι τὰ ἐπίγεια καὶ τὰ οὐράνια χρὴ νομίζειν, οὖ τοῖς τόποις, ὥσπερ ἐπὶ ζυγοῦ πρὸς τὰ κάτω καὶ ἄνω βλέποντας, ἀλλὰ τῆ διαφορὰ τῶν δυνάμεων τὰ μὲν θερμὰ καὶ λαμπρὰ καὶ ταχέα καὶ κοῦφα τῆ θεία καὶ ἀιδίω φύσει προσνέμοντας, τὰ δὲ σκοτεινὰ καὶ ψυχρὰ καὶ | βραδέα φθιτῶν καὶ ἐνέρων οὐκ εὐδαίμονα κλῆρον ἀποφαίνοντας, Ἐπεὶ καὶ τὸ σῶμα τοῦ ζώου, μέχρι μὲν ἔμπνουν ἐστὶ καὶ 'θαλερόν', ὡς οἱ ποιηταὶ λέγουσι, θερμότητι χρῆται καὶ ζωῆ' γενόμενον δὲ τούτων ἔρημον καὶ ἀπολειφθὲν ἐν μόνη τῆ τῆς γῆς μοίρα ψυχρότης εὐθὺς ἴσχει καὶ κρύος, ὡς ἐν παντὶ μᾶλλον ἢ τῷ γεώδει κατὰ φύσιν θερμότητος ἐνυπαρχούσης.

Λ 8 προστυγχάνουσι  $\Omega$  (edd. ante Be.): προσθιγγάνουσι Mez. dub. Wy.  $^1$  | 10 τῆς  $\mathbf O$ : τοῖς α  $\mathbf A^{\mathrm{ac}}$  || Β 2 προβάλλουσι  $\Omega$  (Hu.): προσβάλλουσι Turn. (Be. He.) | κρύος  $\mathbf O$  (edd.): ψύχος  $\mathbf B$  | 3 ποτοῦ  $\mathbf X$ y. (edd.): πολλοῦ  $\Omega$  (Ald. Bas.) | χάλικας  $\mathbf O$ : χάληκας  $\mathbf B\Pi$  | 4 παρὰ  $\mathbf B$ : περὶ  $\mathbf O$  | 11 θεία  $\mathbf J$ 'g $\mathbf X$ ' (Be. Hu.): ἀθανάτω  $\mathbf O$  (He.) ||  $\mathbf C$ 1 βραδέα  $\mathbf C$ : βραδέα <καὶ βαρέα> dub. Hu. || 2 ἀποφαίνοντας  $\mathbf B$  (Kron. Hu. He.): ἀποφήναντας  $\mathbf O$  (edd.) | 4 γένομενον  $\mathbf O$ : γινόμενον  $\mathbf G$ Χ' | 5 ἀπολειφθὲν  $\mathbf O$ : ἀποληφθὲν  $\mathbf C$  Βς πημη  $\mathbf O$ 0 | τῆ deest in  $\mathbf D$ 1 τῆ deest in  $\mathbf D$ 2 δαπολειφθὲν  $\mathbf O$ 1: ἀπολειφθὲν  $\mathbf O$ 2 αποληφθὲν  $\mathbf C$ 3 τῆ deest in  $\mathbf D$ 4 τη d

sere naturalmente e originariamente caldo, ma l'acqua bollente o il ferro incandescente, perché queste cose possono provarle e toccarle<sup>104</sup>, mentre non hanno percezione tattile dell'originario e puro fuoco celeste: allo stesso modo neppure i primi hanno percezione della terra nella sua profondità, la quale è poi ciò che si deve realmente intendere per terra in se stessa, separata dagli altri elementi. Prova della sua esistenza sono anche in questo caso<sup>105</sup> le rocce: infatti esse emettono dal profondo un freddo intenso e non facile da sopportarsi; e coloro che desiderano una bevanda piú fredda, gettano nell'acqua delle pietruzze: cosí essa diviene piú densa e aumenta la sua forza grazie alla freddezza che esala, pura e incontaminata, da quei ciottoli<sup>106</sup>.

22. Bisogna dunque ritenere che, se i sapienti e gli scienziati dell'antichità stabilirono l'impossibilità di mescolare le cose terrestri e le celesti, lo fecero non in base alle rispettive posizioni di esse, guardando in alto e in basso come sui piatti di una bilancia<sup>107</sup>, ma per la differenza delle rispettive proprietà: cosí attribuirono natura divina e sempiterna alle cose calde, luminose, veloci e leggere, mentre dimostrarono che quelle oscu-C re, fredde e lente sono l'infelice retaggio di ciò che è corruttibile e sotterraneo. Giacché anche il corpo dell'essere vivente, finché respira ed è "fiorente", come dicono i poeti 108, gode del calore e della vita; ma quando ne resta privo e si riduce alla sua sola componente terrestre, subito è preda del freddo e del gelo, giacché per natura il calore risiede in ogni altro elemento fuorché nella terra.

23. Ταῦτ', ὧ Φαβωρίνε, τοῖς εἰρημένοις ὑφ' ἐτέρων παράβαλλε κὰν μήτε λείπηται τῆ πιθανότητι μήθ' ὑπερέχη πολύ, χαίρειν ἔα τὰς δόξας, τὸ ἐπέχειν ἐν τοῖς ἀδήλοις τοῦ συγκατατίθεσθαι φιλοσοφώτερον ἡγούμενος.

23. Queste mie argomentazioni, o Favorino, mettile a confronto con le tesi sostenute dagli altri; e se non risultano né meno né molto piú plausibili, lascia perdere le opinioni dogmatiche, ritenendo piú degno di un vero filosofo sospendere il giudizio sulle questioni poco chiare piuttosto che dare acriticamente il proprio assenso<sup>109</sup> a una delle soluzioni proposte.

COMMENTO

|  |  | d. |
|--|--|----|
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |

- <sup>1</sup> Come è noto, la segmentazione testuale dei *Moralia* avviene in base ai numeri e ai settori delle pagine della ristampa postuma dell'edizione dello Stephanus (Frankfurt am Mein 1599) in due grossi volumi *in folio*. Giacché i riferimenti nelle moderne edizioni sono in varia misura imprecisi (D'IPPOLITO 1995) si ritiene opportuno, come è stato già segnalato (*Introd. gen.*, par. 5), indicare con una linea verticale non solo i limiti delle pagine (come solitamente) ma anche quelli dei settori.
- <sup>2</sup> Tutti i manoscritti ed anche il Catalogo di Lampria tramandano come titolo Περί του πρώτου ψυχρού, che va mantenuto. Le edizioni moderne hanno accolto la variante Περὶ τοῦ πρώτως ψυχροῦ, suggerita da C.G.B. de Méziriac in una nota marginale apposta nell'edizione dei Moralia dello Stephanus (Genevae 1572) sulla base di un confronto con 948D, dove l'espressione di "freddo originario" è resa con l'avverbio. La correzione è metodologicamente errata, giacché non si può emendare una tradizione concorde in nome di una banalizzazione: l'uso di πρώτος nel significato di "originario" appartiene alla migliore tradizione filosofica, come in Aristotele (per es., Met. 1015a 7 ή πρώτη ύλη, "la materia originaria"), e l'usa anche Plutarco, perfino in apertura del nostro testo (τοῦ ψυχροῦ δύναμις ... πρώτη καὶ οὐσία). Nell'unica traduzione italiana, risalente allo scorcio del secolo XVI (GRAZII 1598/1829), il titolo è reso alla lettera con Del freddo principale, dove l'aggettivo conserva il senso di "originario" dell'italiano antico.
- ³ Non è da escludersi che già nell'*incipit* dell'opera si possa cogliere un'ironica allusione al dogmatismo della Stoa, identificato soprattutto con quello di Crisippo, autore contro cui è precipuamente rivolta la polemica antistoica di Plutarco. Infatti, variando da asseverativo (ἄρα) a interrogativo (ἄρα) il senso della particella che introduce la frase, egli sembra rifare il verso all'apodittico modo di argomentare di quel filosofo. L'ipotesi troverebbe sostegno in un frammento dello stesso Crisippo riportato da Sesto Empirico (*Adv. math.* 9, 75 = *SVF* II, 311, p. 113). In esso, con argomentazioni assai simili a quelle su cui si fonda la nozione aristotelica di "motore immobile", viene appunto dimostrata l'esistenza di una δύναμις αὐτο-

κίνητος (identificata con la divinità), the dà forma e movimento alla materia inerte: ἔστι τις ἄρα καθ' ἑαυτὴν αὐτοκίνητος δύναμις, ἥτις ἄν εἴη θεία καὶ ἀίδιος. Che la formula ἔστι τις ἄρα fosse usata come clausola delle dimostrazioni more geometrico è anche comprovato da un luogo di Euclide (Opt. rec. Theonis 234, 2): ἔστι τις ἄρα τόπος κοινός, ἀφ' οὖ τὰ ἄνισα μεγέθη ἴσα φαίνεται. A proposito dell'uso di simili procedimenti allusivi in posizione incipitaria, è stato giustamente osservato che "esiste come una predisposizione di certe frasi a essere ricordate e a farsi perciò citabili: incipit, explicit, strutture marcate" (Conte-Barchiesi 1989, p. 85 nota 6). Sull'impiego di tecniche intertestuali e allusive da parte di Plutarco si veda soprattutto D'Ippolito 2000c.

<sup>4</sup> Per il dedicatario dell'opera si rimanda al succinto profilo bio-bibliografico riportato nell'*Introduzione* (nota 20). Un garbato omaggio alla fede peripatetica di Favorino va considerato, da parte di Plutarco, il frequente uso di una terminologia aristotelica (δύναμις, οὐσία, στέρησις, ἔξις ecc.) in questa parte iniziale dell'opera, che attinge palesemente al quinto libro della *Metafisica* (vd. note 5, 7, 9-10): non a torto, dunque, LONGO 1992 parla addirittura di "onnipresente sottofondo peripatetico" (p. 227).

<sup>5</sup> Le diverse valenze scientifico-filosofiche del termine δύναμις sono, com'è noto, analizzate da Aristotele (Met. 5, 12, 1019a 15 ss.), il quale finisce per attribuirvi il significato di solito reso in italiano con "potenza", associandovi l'altro termine ἐνέργεια "atto". Anche in Plutarco questi due vocaboli si trovano spesso accostati, come in Quaest. conv. 637C: καίτοι τῶν μερῶν τὰ πλεῖστα συνυφίσταται τοῖς ὅλοις, αἱ δὲ δυνάμεις ἐπιγίνονται τοῖς μέρεσιν αἱ δ' ἐνέργειαι ταῖς δυνάμεσιν τὰ δ' ἀποτελέσματα ταῖς ἐνεργείαις. Qui δύναμις è invece adoperato in associazione con οὐσία, sostantivo cui in italiano si fa tradizionalmente corrispondere il termine "sostanza". L'inadeguatezza della resa, soprattutto rispetto al piú preciso calco tedesco Wesenheit (modellato su gewesen, participio di sein, cosí come οὐσία è modellato su οὖσα, participio di εἰμί) viene rimarcata, fra gli altri, da Reale 2004a, p. 263 s. (s.v. ousia οὐσία) e da Vegetti 2007, p. 74: entrambi gli studiosi fanno osservare che la

traduzione piú esatta sarebbe "entità", anche se il primo rimarca il senso troppo generico che assumerebbe tale vocabolo italiano, mentre il secondo sottolinea che "sostanza" ha il vantaggio di conservare il significato ambivalente di οὐσία, di solito riferito alla sfera economica. Anche in questo caso è Aristotele (Met. 5, 8, 1017b 10 ss.) a fornirci l'analisi piú esaustiva delle varie accezioni di tale termine, che egli stesso adopera alcune volte nel senso di "materia" e altre in quello di "forma", aspetti del reale fusi nel concetto unitario di σύνολον, ma anche di ὑποκείμενον, cioè di "sostrato" o, soprattutto in senso logico, di "soggetto" (Met. 7, 3, 1028b 36 ss.). In ambito stoico tanto οὐσία quanto ὑποκείμενον vengono in genere usati come sinonimi di ὅλη, cioè di "sostanza materiale" delle cose, e Plutarco almeno in un caso (Tuend. san. 129F) associa δύναμις proprio a quest'ultimo vocabolo: καὶ γὰρ αὐτὰ ταῦτα δι' αῦτὰ πολλῶν αἴτια νόσων ἐστί, καὶ προστίθησι ταῖς ἄλλαις αἰτίαις ὕλην καὶ δύναμιν.

Altrove (Quaest. conv. 721F) l'aspetto piú propriamente 'materiale' della sostanza viene invece reso con σῶμα, ugualmente associato a δύναμις e a οὐσία: ἄσπερ ἐμποδῶν ὄντα τῆ φωνῆ τὸν ἀέρα καὶ φθείροντα τὴν οὐσίαν, ἦς αὐτὸς οὐσία καὶ σῶμα καὶ δύναμις ἐστιν. Senso diverso ha l'associazione di οὐσία e δύναμις in Def. orac. 435A, dove i due vocaboli si riferiscono alla vera "essenza" e al "potere" della μαντική, da molti banalmente ridotta alle sue manifestazioni piú materiali ed esteriori (εἰς πνεύματα καὶ ἀτμοὺς καὶ ἀναθυμιάσεις). Sull'uso plutarcheo del termine δύναμις in rapporto al senso che il vocabolo assume in Aristotele si veda Senzasono 1999 (soprattutto p. 660, dove si fa riferimento all'impiego di esso nel De primo frigido).

<sup>6</sup> Per conservare la distinzione presente nel testo originale, si è preferito rendere i due aggettivi sostantivati τὸ ψυχρόν e τὸ θερμόν rispettivamente con "il freddo" e "il caldo", mentre i sostantivi ψυχρότης e θερμότης sono stati sempre tradotti il primo con "freddezza" e il secondo con "calore". Lo stesso fa Dübner 1841, che nella sua versione latina usa frigidum/calidum e frigiditas/calor. Anche in Helmbold 1957 nel presente passo i primi due termini vengono tradotti in inglese con cold e heat, e gli altri due con coldness e warmth, ma successivamente non viene mantenuta tale distinzione. Fra i tra-

fatto che è piú stabile e durevole".

 $^9$  L'elenco di opposizioni si ritrova, quasi identico, in Aristotele (*Met.* 5, 21, 1022b 16-19) a proposito dei vari significati di "affezione" ( $\pi\acute{\alpha}\theta$ oc): l'intero luogo è riportato nella seguente nota 10.

10 Per la terminologia qui adoperata si legga il passo della Metafisica aristotelica citato nella nota precedente: "Si definisce 'affezione' (πάθος), in un primo significato, una qualità (ποιότης) in base a cui qualcosa può alterarsi (ἀλλοιοῦσθαι), come ad esempio il bianco e il nero, il dolce e l'amaro, la pesantezza e la leggerezza, e tutte le altre qualità dello stesso tipo. Un altro senso è quello che indica delle alterazioni già in atto (ἀλλοιώσεις)". Come si vede, Aristotele usa il termine ἀλλοίωσις nello stesso senso in cui Plutarco adopera qui μεταβολή.

11 Iluogo è inserito tra i frammenti della Fisica di Crisippo in SVF II 407, p. 134. La dottrina dello πνεῦμα (vocabolo da noi reso con "soffio vitale") risale già a Zenone (e.g. SVF I 88, p. 25), ma viene ripresa ed esposta in forma sistematica dal filosofo di Soli. Essa viene ricordata da Plutarco in due passi di Stoic. rep. (anch'essi riportati tra i frammenti crisippei in SVF II 806, p. 222), nel contesto di una piú generale confutazione della teoria stoica sull'origine dell'anima: Τὸ βρέφος ἐν τῆ γαστρὶ φύσει τρέφεσθαι νομίζει [scil. Χρύσιππος] καθάπερ φυτόν' ὅταν δὲ τεχθῆ, ψυχόμενον ὑπὸ τοῦ ἀέρος καὶ στομούμενον τὸ πνεῦμα μεταβάλλειν καὶ γίνεσθαι ζῷον' ὅθεν οὐκ ἀπὸ τρόπου τὴν ψυχὴν ἀνομάζεσθαι παρὰ τὴν ψῦξιν (1052F). Γινεσθαι μὲν γάρ φησι [scil. Χρύσιππος] τὴν ψυχὴν, ὅταν τὸ βρέφος ἀποτεχθῆ, καθάπερ στομώσει τῆ περιψύξει τοῦ πνεύματος μεταβαλόντος (1053D).

12 L'argomentazione qui usata da Plutarco risale ad Aristotele, che analizza i fenomeni termici relativi al calore in *De part. anim.* 648b-649a, nel contesto di un dibattito sulla natura fredda o calda di taluni esseri viventi e delle loro parti anatomiche. In questo passo lo Stagirita, piú che dare una precisa definizione del calore, discute sui vari sensi in cui si può affermare che un corpo sia piú caldo di un

duttori francesi Amyot 1572 adopera solo froid e chaud, mentre RICARD 1844 preferisce froid e chaleur. Analogamente, frío e calor sono i soli vocaboli spagnoli usati da RAMÓN PALERM 2002, il quale dà anche ragione della sua scelta lessicale, affermando che "ya desde finales del siglo V a.C., y concretamente con Tucídides, la prosa literaria griega acepta la sinonimia entre el sustantivo y el adjetivo sustantivado" (p. 205 nota 2). C'è tuttavia da osservare che, se ciò valesse anche per il testo plutarcheo, non si comprenderebbe il motivo dell'impiego a cosí breve distanza delle due coppie di antonimi. Ricordiamo per inciso che l'impiego di coppie di sinonimi veri e propri costituisce un tipico stilema plutarcheo (Ambrosini 1991), tanto che Teodorsson 2000 utilizza addirittura la frequenza di tali "synonimus pairs" come criterio per distinguere le opere genuine da quelle spurie.

Anche le varie accezioni di στέρησις vengono analizzate da Aristotele (Met. 5, 22, 1022b 22-1023a 7), che colloca la trattazione di questo termine dopo quella dedicata a εξις "possesso", "proprietà", "condizione abituale" o, secondo la terminologia tradizionale, "abito" (ibid. 20, 1022b 1-14). Tra le molteplici sfumature di significato che lo Stagirita attribuisce al vocabolo, quella che piú si avvicina all'uso plutarcheo è l'ultima, cioè "mancanza assoluta" (τῷ πάντη μὴ εχειν). Secondo la testimonianza di Simplicio, Crisippo nel suo perduto Περὶ στερητικῶν riprendeva l'opposizione tra εξις e στέρησις, circoscrivendo però alquanto i possibili significati del secondo termine e distinguendolo dalla semplice "negazione" (ἀπόφασις), con cui può essere confuso per via del comune impiego di forme con alfa privativo (SVF II 177-179, pp. 51-52). Piú sotto (947A) Plutarco definirà invece la στέρησις come "negazione della sostanza" (οὐσίας ἀπόφασις).

8 I due termini rimandano ancora una volta ad Aristotele (Cat. 8, 8b 25 ss.): "Definisco poi 'qualità' (ποιότητα) la categoria in base a cui certi individui si dicono dotati di una determinata caratteristica. E però la qualità può essere definita in molti modi. Un tipo di qualità deve essere chiamata 'proprietà' (ἔξις) e 'disposizione' (διάθεσις). D'altro canto la proprietà differisce dalla disposizione per il

altro, e cioè: a) in rapporto al riscaldamento che induce in un altro corpo con cui viene a contatto; b) in relazione all'intensità della sensazione prodotta su chi lo tocca; c) in riferimento alla sua capacità di fondere o di bruciare la materia; d) in misura proporzionale alla sua massa, rispetto a un altro corpo della stessa composizione fisica; e) in base alla lentezza con cui si raffredda o alla rapidità con cui si riscalda. Quindi, dopo aver dimostrato attraverso una doviziosa casistica la sostanziale relatività del concetto di θερμότερον, finisce col concludere che lo stesso ragionamento può applicarsi anche al freddo, il quale è dunque una vera e propria φύσις e non una semplice στέρησις del calore.

<sup>13</sup> Per il senso qui attribuito a φάρμακον (oltretutto suggerito dal suo accostamento a ὄψων) si veda l'impiego del verbo φαρμάσσω nel senso di "insaporire", "condire" in Ipponatte (fr. 37, 2 Degani: τηγανίτας σησάμοισι φαρμάσσων) e di φαρμακεύω in Filemone (fr. 82, 5-6 K.-A.: πεφαρμακευμένον [scil. ἰχθύν] τυροῦσι). Sui vari significati del vocabolo cf. DELG e GEW s.v.

<sup>14</sup> I due attributi farebbero pensare che il dio qui menzionato sia Apollo: infatti Hubert 1959 (praef., p. IX), inserisce questo luogo fra quelli che comproverebbero la composizione dell'opera durante il soggiorno delfico di Plutarco. In assoluto è anche possibile che in questo caso ὁ θεός indichi genericamente la divinità in quanto autrice dell'armonia che governa l'universo; tuttavia secondo Teodorsson 2001, p. 281, il quale sostiene la fede di Plutarco in un dio unico e trascendente, tale divinità potrebbe identificarsi proprio con l'Apollo delfico. Sull'uso di τὸ θεῖον e ὁ θεός in Plutarco si veda Massaro 1996 (in particolare p. 354 s.). Sulla concezione del divino in Plutarco, fra monoteismo e politeismo, si possono vedere anche i saggi compresi in Hirsch-Luipold (ed.) 2005.

<sup>15</sup> Il dibattito sull'esistenza o meno del vuoto percorre, com'è noto, la storia del pensiero greco fin dalle sue origini. Ammessa dai Pitagorici, fu negata dagli Eleati, che identificavano il vuoto stesso col non-essere, e fu poi riaffermata dagli Atomisti e da Epicuro, ai quali occorreva postulare l'esistenza di uno spazio entro cui colloca-

re il movimento degli atomi. Aristotele, a partire dalla definizione di luogo come "limite del corpo contenente" (Phys. 4, 4, 212a 5), nei successivi capp. 6-9 dimostra l'inesistenza del vuoto con una lunga serie di articolate argomentazioni. Plutarco abbraccia qui questa tesi, attribuendo al vuoto il carattere di mera privazione (στέρησις) della materia e di negazione (ἀπόφασις) della sostanza e facendone solo un concetto astratto (νόησις) deducibile ex contrario, come la cecità dalla vista e il silenzio dal suono. Anche Crisippo aveva affermato l'esistenza del vuoto all'esterno del mondo, caratterizzandolo come infinito (ἄπειρον) e contestando dunque la tesi epicurea secondo cui gli atomi si muoverebbero spontaneamente dall'alto verso il basso, concetti geometrici incompatibili con la sua infinitezza. Alla critica delle incongruenze presenti in questa teoria Plutarco dedica l'intero cap. 44 (1054B-1055D) del suo De Stoicorum repugnantiis.

16 Nei poemi omerici il verbo ιαίνω viene adoperato per descrivere il riscaldamento di sostanze come l'acqua (Od. 10, 359: ιαίνετο ιόδωρ) o la cera (Od. 12, 175: αἰψα δ' ιαίνετο κηρός), ma può essere impiegato anche in relazione al θυμός (Il. 24, 119: τά κε θυμὸν ιήνη) o all'ἦτορ (Od. 4, 840: φίλον δέ οἱ ἦτορ ιάνθη); inoltre viene sovente abbinato al verbo γηθέω "gioire" (Il. 24, 320 s. = Od. 15, 164 s.: οἱ δὲ ἰδόντες / γήθησαν, καὶ πᾶσιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς ἰάνθη). Plutarco cita quest'uso omerico anche in altri due luoghi dei Moralia: καὶ νὴ Δία χαρᾶς ἐπιγενομένης ἄφνω καθ' "Ομηρον ' ιάνθη ' καὶ διεχύθη πολλοῖς ὁ θυμός (Coh. ira 454D). Διὸ χαριέντως "Ομηρος εἴωθεν ' διεροὺς βροτοὺς' καλεῖν, καὶ τὸ μὲν χαίρειν ' ιαίνεσθαι ', 'ριγεδανὸν' δὲ καὶ 'κρυερὸν' τὸ λυπερὸν καὶ τὸ φοβερόν (Quaest. conv. 735F).

17 È la nota dottrina empedoclea dei quattro elementi: πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γαῖα καὶ ἡέρος ἄπλετον ὕψος, / Νεῖκος τ' οὐλόμενον δίχα τῶν, ἀτάλαντον ἁπάντη, / καὶ Φιλότης ἐν τοῖσιν, ἴση μῆκος τε πλάτος τε (31 B 17 D.-K., νν. 18-20). Essa viene illustrata anche da Aristotele nella sua Metafisica (1, 3, 984a 8-11): Ἐμπεδοκλῆς δὲ τὰ τέτταρα πρὸς τοῖς εἰρημένοις [scil. ὕδωρ, ἀήρ, πῦρ] γῆν προσθείς τέταρτον ταῦτα γὰρ ἀεὶ διαμένειν καὶ οὐ γίγνεσθαι ἀλλ' ἢ πλήθει καὶ όλιγότητι συγκρινόμενα καὶ διακρινόμενα εἰς ἕν τε καὶ ἐξ ἑνός.

Crisippo trattava questo argomento nel perduto Περὶ οὐσίας, assegnando però al fuoco, secondo la dottrina stoica, una preminenza sugli altri tre elementi (SVF II 412-413, pp. 136-137).

18 La prima parte della similitudine è di ascendenza platonica: nel Filebo (17b-c) Socrate accosta l'intensità e la qualità della voce (πόσα τ' ἐστὶ καὶ όποῖα), che consentono di distinguere le lettere dell'alfabeto, ai tre toni musicali (acuto, grave e medio). Come osserva Fuhrmann 1964, si tratta di "termes de comparaison utilisés notamment pour exprimer, en différents domaines, la théorie de la modération et du juste milieu" (p. 85). Diversi sono in effetti i luoghi dei Moralia in cui l'armonica mescolanza degli stessi toni musicali diviene immagine di quella μετριότης che deve caratterizzare l'uomo saggio ed equilibrato: cosí in Virt. mor. 444E-F, Cob. ira 453D, Tranqu. an. 474A-B.

19 Tutto il passo relativo ad Anassimene è riportato in D.-K. come fr. 13 B 1 e testimonia forse una rilevante innovazione introdotta dal pensatore nell'ambito del lessico scientifico relativo ai fenomeni termici e, più in generale, agli stati della materia. Infatti è stato osservato che "Anassimene (fr. 1 DK) introduce χαλαρός per individuare ciò che è allentato e rarefatto per il calore; ποκνός, associato al freddo, si pone all'altro estremo della scala relativa a compattezza e densità. In luogo di χαλαρός si incontrano normalmente μανός nei φυσικοί e ἀραιός in attico [...]. Il senso introdotto da Anassimene sorprende Plutarco, perché χαλάω e χαλαρός sono impiegati normalmente in contrasto con ciò che è sottoposto a una tensione, 'teso' o tenuto fortemente da un legame 'stretto' [...], e mai per indicare la non compattezza di una sostanza e quindi il suo carattere poroso, diradato, inconsistente" (Stefanelli 2006, p. 49 nota 23).

<sup>20</sup> Il riferimento è con tutta probabilità a un luogo dei *Problemata* (964a 10-12), in cui al quesito Διὰ τί ἐκ τοῦ στόματος καὶ θερμὸν καὶ ψυχρὸν πνέουσιν si risponde appunto dimostrando che l'aria emessa dal corpo è sempre calda e che si raffredda a contatto con quella esterna; tuttavia Rose 1886³, p. 198, e Regenbogen 1940, p. 1411, avanzano l'ipotesi di una derivazione dal Περὶ ἀγέ-

μων di Teofrasto (20): παράδειγμα δὲ ἱκανὸν τὸ ἐκ τῶν στομάτων ἀφιέμενον, ὅ φασιν εἶναι θερμὸν καὶ ψυχρὸν οὐκ ἀληθῆ λέγοντες, ἀλλ' ἀεὶ μὲν θερμόν ἐστι, διαφέρει δὲ τῆ προέσει καὶ ἐκπτώσει.

<sup>21</sup> Nella cosmogonia del *Timeo* platonico (53c-55c) i quattro elementi sono concepiti come solidi limitati da superfici piane, la cui figura base è il triangolo. Dopo la classificazione dei vari tipi in cui esso può presentarsi e delle figure che questi a loro volta possono determinare, alla terra viene attribuita la forma di cubo, per la sua solidità, e al fuoco quella di piramide, per la sua mobilità, mentre all'aria e all'acqua vengono assegnate le figure intermedie. Come fa osservare Boys-Stones 1997, che annette grande rilevanza a questo passo, "Plutarch has asked us to accept something like Plato's theory of triangles: if we do that, and there have been no arguments to suggest that we should not, then we are all but bound to accept this argument in favour of earth as the principle of cold" (p. 237). Già prima dello studioso inglese, DONINI 1992 (p. 114) aveva sottolineato l'importanza del passo, osservando che la preferenza chiaramente manifestata da Plutarco per la teoria esposta nel Timeo e il fatto che essa si sottragga alla "condanna scettica" sotto la quale finisce col ricadere perfino la tesi a favore della terra - che sembrerebbe quella dialetticamente sostenuta dallo stesso autore – deriva dalla particolare natura dei triangoli platonici, che non ricadono nella sfera dell'esperienza sensibile.

<sup>22</sup> La locuzione ἀφ' Ἑστίας ἄρχεσθαι, che ricorre anche in Amic. mult. 93D, Ser. num. vind. 549E e Fac. lun. 920F, è proverbiale (vd. Zenob. 1, 40 = CPG, 1, 14, 9) ed equivale a "partire dal cuore del problema": essa deriverebbe dall'uso di invocare per prima Estia nelle preghiere rivolte a piú divinità, e anche dal fatto che la dea era la personificazione del focolare domestico, fulcro dell'abitazione (ma cf. anche infra, nota 101). Nell'Eutifrone platonico (3a) si trova l'espressione ἀφ' Ἑστίας ἄρχεσθαι κακουργεῖν τὴν πόλιν, in cui il termine viene adoperato in senso solo parzialmente traslato, mentre nel Cratilo (401b-c) Socrate, in forza di una fantasiosa paretimologia, tenta di ricondurre il vocabolo 'Εστία a ἔστιν, facendone un sinonimo di οὐσία. Per la valenza di questa divinità e per il suo dialettico

rapporto con Ermes (immobilità *vs* movimento, chiuso *vs* aperto) rimane fondamentale l'analisi di Vernant 1970, pp. 85-125.

<sup>23</sup> Accogliamo la *lectio difficilior* ἔπομβροι di g rispetto al banale ἐπ' ὄμβρφ.

<sup>24</sup> Come si è già detto (*Introd.*, pp. 65-75), il passo risulta fondamentale per comprendere la profonda differenza che intercorre fra due distinti piani dell'indagine epistemologica: quello che pertiene al τεχνίτης e quello su cui si muove il φιλόσοφος, che esercita il θεωρείν in veste di φυσικός. Come fa osservare VAN DER STOCKT 1992, in piú luoghi della sua opera Plutarco adopera il vocabolo τέyvn in senso non propriamente positivo, associandolo a termini che fanno riferimento alla sfera della manipolazione e addirittura dell'inganno, anche se, almeno in un caso, sembra risultare piú sfumata l'opposizione con φύσις: "τέχνη is paired with πανουογία (638d. 802f, 971a-b), δόλος (987e), ἀπάτη (638d), σοφίζεσθαι (999b), μηχανή (57f, 956a, 993e), and opposed to truth (223b, 802f, 987c) and nature (956e). However, there should not necessarily be an opposition between φύσις and τέχνη: in one place (495c) Plutarch calls the φύσις φιλότεχνος and 'without trumpery' " (p. 292). Peraltro in An seni resp. 792D egli classifica le τέχναι in πρακτικαί (includendovi la politica) e θεωρητικαί (fra le quali inserisce la musica, la geometria e l'aritmetica); ma nel brano che stiamo qui esaminando la forma di conoscenza cui si fa riferimento è ancora piú elevata: come osserva lo stesso studioso, "he is not content with the discovery of the last or immediate causes, but wants to grasp the πρώτα καὶ ἀνωτάτω, the first and highest causes. It seems that all that is needed here is a further distinction between what we call science and ... philosophy!" (ibid.).

<sup>25</sup> Nel riferimento al φυσικός, marcato dalla sua collocazione a inizio di periodo, si può forse cogliere un'ennesima eco aristotelica, il cui carattere intertestuale – finora sfuggito ai commentatori – è reso ancor piú probabile, oltre che da alcune spie lessicali (qui di seguito riportate nella forma greca), anche dal contemporaneo accenno ai medici, ai quali, secondo lo Stagirita, è offerta l'opportunità

di distinguersi dagli altri τεχνῖται ponendo alla base delle loro competenze professionali la scienza della natura: "È proprio dello studioso della natura (φυσικοῦ) esaminare i principi fondamentali della salute e della malattia: infatti né la salute né la malattia possono riguardare gli esseri privi di vita. Perciò la quasi totalità degli studiosi della natura finisce con l'approdare alla medicina e, viceversa, quanti fra i medici cercano di esercitare la loro professione (τὴν τέχνην μετιόντες) con maggiore profondità scientifica (φιλοσοφωτέρως) si rifanno alla scienza della natura" (Aristot. Sens. 1, 436a 17-21).

<sup>26</sup> Secondo la testimonianza di Simplicio (*In cael.* p, 564, 24 = 68 A 120 D.-K.) Δημόκριτος, ὡς Θεόφραστος ἐν τοῖς Φυσικοῖς ἱστορεῖ, ὡς ἰδιωτικῶς ἀποδιδόντων τῶν κατὰ τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν καὶ τὰ τοιαῦτα ἀιτιολογούντων ἐπὶ τὰς ἀτόμους ἀνέβη. L'accostamento di Platone a Democrito, l'uno padre dell'idealismo e l'altro del materialismo, può apparire alquanto singolare, tanto che Wyttenbach 1797/1830 (*ad loc.*) avanzò addirittura, pur se in forma dubitativa, l'ipotesi che dovesse leggersi Ξενοκράτης al posto di Δημόκριτος. Probabilmente Plutarco, prescindendo dalla radicale opposizione tra i sistemi dei due filosofi e comunque circoscrivendo il suo giudizio al modo in cui essi affrontarono la questione qui dibattuta, si limita ad apprezzare la loro comune capacità di non fermarsi ai dati forniti dall'apparenza.

<sup>27</sup> L'immagine del 'seme' è ricorrente nell'opera plutarchea sia per indicare la nozione di 'principio' materiale (τοῦ παντὸς ἀρχὴν ... καὶ οἶον σπέρμα è detto il fuoco in *Aqu. ign.* 955E, con riferimento alla dottrina stoica) sia nel senso traslato di ciò che può produrre effetti positivi o negativi sulla psiche umana (tale è la parola di saggezza in *Aud.* 48B-C e l'ira come concentrato di tutte le passioni in *Coh. ira* 462F-463A).

<sup>28</sup> In *Stoic. rep.* 1053E-F (= *SVF* II 429, p. 140) Plutarco cita testualmente un luogo tratto dal primo libro dei crisippei Φυσικὰ ζητήματα, dove l'oscurità dell'aria viene portata come prova che essa è all'origine del freddo: "Ετι τὸν ἀέρα φύσει ζοφερὸν εἶναι λέγει [scil. Χρύσιππος], καὶ τούτω τεκμηρίω χρῆται τοῦ καὶ ψυχρὸν

είναι πρώτως 'άντικεισθαι γὰρ αὐτοῦ τὸ μὲν ζοφερὸν πρὸς τὴν λαμπρότητα, τὸ δὲ ψυχρὸν πρὸς τὴν θερμότητα τοῦ πυρός'.

- <sup>29</sup> Empedocle (31 B 21 D.-K., v. 5) chiama la pioggia "scura e gelida" (δνοφόεντά τε ριγαλέον τε); il passo del Περὶ φύσεως empedocleo è esplicitamente citato piú oltre (949F).
- <sup>30</sup> Il luogo plutarcheo costituisce il fr. 49 Wehrli di Stratone. Successore di Teofrasto nella direzione del Liceo, Stratone di Lampsaco spiegava i diversi fenomeni fisici mediante una teoria corpuscolare che ricorda per certi versi quella atomistica.
- <sup>31</sup> Con l'espressione "qualche altro autore" Plutarco allude probabilmente a se stesso, anticipando con calcolato e ironico *understatement* la conclusione cui, pur con tutte le riserve del caso, egli finirà col giungere. Per questo *sense of humor* plutarcheo si veda Fernández Delgado 1996.
- $^{32}$  Tutta la parte che segue, compresa fra i capp. 948D (ἐπεὶ τὸ πῦρ ... ) e 949C (... καταθραύει καὶ ῥήγνυσιν) costituisce il fr. 430 degli scritti fisici di Crisippo in SVF II, pp. 141-142.
- $^{33}$  Il concetto si ritrova, riferito al fuoco, in *Aqu. ign.* 958A: τὸ δὲ πῦρ (scil. ἀφέλιμόν ἐστι) διὰ πάσης αἰσθήσεως, καὶ γὰρ διὰ τῆς ἁφῆς καὶ πόρρωθεν ὁρώμενον.
- $^{34}$  Il sostantivo ἀήρ è femminile in Omero e in Esiodo ma è maschile in attico: considerando la disinvoltura con cui gli antichi e lo stesso Plutarco citavano, si è preferito accettare l'aggettivo  $\beta\alpha\theta$ òς a esso riferito presso tutti i manoscritti, anziché aderire all'emendamento  $\beta\alpha\theta$ eì' introdotto da Bernardakis e accolto da Hubert sulla base del testo omerico.
- <sup>35</sup> Od. 9, 144 s. È il momento in cui le navi di Odisseo approdano nell'isola prospiciente la terra dei Ciclopi. Effettivamente in Omero il vocabolo ἀήρ assume spesso il significato di "nebbia" o "caligine" (cf. Schol. ad ἀήρ ed ἡέρα). Per inciso c'è da osservare che

la maggior parte degli editori dell'Iliade preferisce la lezione περὶ νηυσί (contra Van Der Valk 1949, p. 117 s.; 176).

- <sup>36</sup> Hes. Op. 255. È l'enigmatico passo in cui si parla dei 30.000 Custodi che Zeus ha inviato sulla terra per tutelare le norme della giustizia e punire chi le viola. L'espressione ήέρα ἐσσάμενοι è da intendersi nel senso di "invisibili" piuttosto che di "avvolti nella tenebra", come parrebbe sostenere Plutarco, il quale insiste invece sulla sinonimia fra άήρ e σκότος; tuttavia le due interpretazioni non sono poi cosí inconciliabili, e lo dimostra la chiosa di Giovanni Tzetze ad loc.. che le comprende entrambe: ἀντὶ τοῦ ἀορασίαν ἐδεδύμενοι [...] ήέρα δὲ λέγει, τὴν ἀορασίαν' ὅτι ὁ ἀὴρ φύσει σκοτεινός ἐστιν. Ιη Omero (Il. 14, 282) Era e Ipno lasciano le città di Lemno e di Imbro ήέρα ξοσαμένω, ed ήέρα ξοσάμεναι si legge anche al v. 6 di un frammento papiraceo (SH fr. 938). Su questa citazione di Esiodo si veda Brenk 1990. Il verso esiodeo viene parzialmente citato anche in Def. orac. 431 B, sempre a proposito dei δαίμονες. Queste entità occupano, com'è noto, una posizione di rilievo nella teologia plutarchea: fra i numerosi contributi sull'argomento ci limitiamo a ricordare quello di Casadesús Bordoy 2001.
- <sup>37</sup> Il. 17, 649 s. I versi descrivono gli effetti dell'intervento di Zeus (soggetto di "disperse" e di "scacciò"), che esaudisce l'accorata invocazione di Aiace, annoverata tra gli esempi di altissima poesia nel trattato Sul sublime (9, 10): "Zeus padre, orsú libera dalla nebbia i figli degli Achei, / rendi luminoso il cielo, concedici di vedere con gli occhi: / poi annientaci pure, ma in piena luce, giacché ti piacque cosí!" (vv. 645-647).
- <sup>38</sup> L'etimologia qui proposta non ha ovviamente alcun fondamento scientifico, anche se l'origine del sostantivo rimane incerta: difficoltà fonetiche presenta infatti la connessione ai vocaboli latini *creper* ("oscuro") e *crepusculum*, mentre puramente analogica rimane quella a termini greci di significato affine come ψέφας e γνόφος. Sull'argomento si vedano *GEW* e *DELG* s.v. κνέφας. Altrettanto fantasiosa è la spiegazione data subito dopo a proposito del vocabolo νέφος, la cui radice è quasi certamente comune a quella di termini

latini come *nubes* e *nebula*. Sull'uso dell'etimologia in Plutarco si veda García Valdés 1991.

<sup>39</sup> Hes. Th. 119. Il verso completo è Τάρταρά τ' ἠερόεντα μυχῷ χθονὸς εὐρυοδείης. Per l'etimologia del nome Τάρταρος, proposta subito dopo da Plutarco, si veda Serv. ad Aen. 6, 577: TARTARUS vel quia omnia illic turbata sunt, ἀπὸ τῆς ταραχῆς: aut, quod est melius, ἀπὸ τοῦ ταρταρίζειν, id est a tremore frigoris; sole enim caret.

 $^{40}$  È il fr. 22 B 76 D.-K. di Eraclito. La frase viene riportata in forma piú estesa e leggermente diversa (ἀέρι anziché ἀέρος) anche in E ap. Delph. 392C: οὐ γὰρ μόνον, ὡς 'Ηράκλειτος ἔλεγε, ' πυρὸς θάνατος ἀέρι γένεσις, καὶ ἀέρος θάνατος ὕδατι γένεσις ', ἀλλ' ἔτι σαφέστερον ἐπ' αὐτῶν ἡμῶν φθείρεται μὲν ὁ ἀκμάζων γιγνομένου γέροντος, ἐφθάρη δ' ὁ νέος εἰς τὸν ἀκμάζοντα, καὶ ὁ παῖς εἰς τὸν νέον, εἰς τὸν παῖδα τὸ νήπιον.

<sup>41</sup> L'analogia tra i due possibili modi in cui si estiguono il fuoco e l'essere vivente si trova anche in Quaest. conv. 702E-F e 703 A-B: δύο γὰρ εἰναι (scil. πυροῦ) φθοράς, ὅσπερ ἀνθρώπου, τὴν μὲν βίαιον σβεννυμένου, τὴν δ΄ ὅσπερ κατὰ φύσιν ἀπομαραινομένου ... μάλιστα δὲ ταῖς σβέσεσιν αὐτοῦ καὶ φθοραῖς ἐμφαίνεται δύναμις οὐκ ἀμοιροῦσα ζωτικῆς ἀρχῆς βοᾶ γὰρ καὶ φθέγγεται καὶ ἀμύνεται, καθάπερ ἔμψυχον ἀποθνῆσκον βία καὶ φονευόμενον. Inoltre in Quaest. Rom. 281F si riferisce l'usanza che hanno i Romani di non spegnere la lampada, ma di attendere che si estingua da sola, perché considerano il fuoco simile a una creatura vivente (ὡς ζώφ τοῦ πυρὸς ἐοικότος): infatti esso, quando viene spento, emette un grido, come se morisse di morta violenta (σβεννύμενον φωνὴν ἀφίησιν ὅσπερ φονευόμενον).

<sup>42</sup> Plutarco cita il verso di Pindaro (*Isthm.* 4, 84) in una forma diversa da quella a noi nota, ma che va tuttavia conservata, e non 'normalizzata', come propongono tutti gli editori a partire da Dübner, se si vuole date un senso plausibile al testo. Infatti nei mss. di Pindaro si legge αἰθέρα κνισᾶντι (κνισάεντι Mommsen) λακτίζοισα καπνῷ, e il participio ha come soggetto della frase ὁλόξ (al

verso precedente), cioè la fiamma del rito sacrificale celebrato in onore dei figli di Eracle, "che prende a calci l'aria col fumo pungente". Invece Plutarco non parla del fuoco, ma del fumo in quanto forma (είδος) di aria, e "contro" (ἀντι-) di esso fa appunto "scalciare" (λακτίζειν) la κνί(σ)σα, ossia l'acre odore di grasso che esala insieme al fumo dalla combustione delle vittime (nidor traduce Xvlander, con perfetta rispondenza etimologica), come in Il. 1, 317, dove il termine è non a caso associato a καπνός: κνίση δ' οὐρανὸν ίκεν έλισσομένη περί καπνώ. In questa chiave i due sostantivi λιγνύς e ἀναθυμίασις (sempre che non si tratti di una glossa da espungere: vd. Appar.) hanno funzione appositiva ed esplicativa rispetto al soggetto della frase, cioè definiscono la κνί(σ)σα quale "fuligginosa esalazione". È invece da preferire la lezione ἀέρα di g e X a quella ἀέρος. di tutti gli altri codici plutarchei; va peraltro osservato che il verbo άντιλακτίζω, usato col dativo da Aristofane (e.g. Pax 613), in Plutarco si trova adoperato con l'accusativo (Lib. educ. 10C). Sull'origine di questa 'errata' citazione plutarchea, più che di una svista memoriale, pensiamo si tratti di un adattamento alle esigenze del contesto, del resto un procedimento altrove previsto (Aud. poet. 33B-34B). Stigmatizzando la disinvoltura con cui gli editori moderni tendono il più delle volte a 'normalizzare' il testo tràdito nel caso di citazioni, D'Ippolitto 1997 osserva che "assai spesso si corregge sulla base della tradizione manoscritta del testo citato, ed invece la responsabilità delle modificazioni risale in alta percentuale all'autore, sia attraverso errori di memoria sia attraverso voluti adattamenti al proprio contesto, determinati da una buona percentuale di indifferenza verso il rispetto filologico della forma dell'espressione" (p. 277 s.). Sull'argomento si veda anche GALLO 1992, p. 25 s.

<sup>43</sup> L'accoglimento della lezione ψυχρῶν offerta da g e da B, comporta quello del participio presente περιχεομένων con significato passivo (Hubert e Helmbold leggono περιχεαμένων ψυχρὸν).

<sup>44</sup> L'esametro fu pubblicato da Schneider in appendice alla sua edizione di Callimaco (1873) come fr. anon. 384: fa parte dei "diciotto frammenti citati da Plutarco, che costituiscono un gruppo di testi anonimi posti in qualche modo in rapporto con Callimaco nel reper-

torio di Helmbold-O'Neil 1959 solo per il fatto che sono stati inclusi nella edizione callimachea di Schneider: questo ha creato qualche equivoco, facendo credere a qualcuno erroneamente che Schneider in qualche modo li ritenesse callimachei" (D'Ippolito 2005, p. 99). Donde la ossimorica annotazione di Hubert 1960 ad locum "Callim. fr. anon. 384 Schn. om. Pfeiffer", e l'ingiusto rimprovero di Helmbold 1957 (p. 249, nota b) allo Schneider, che avrebbe incluso il verso "without autority among Callimachus's fragments". Il verso è citato anche nei Problemata pseudoaristotelici (36, 945a) come modo di dire (Διὰ τὶ λέγεται ...), ma con la variante finale χειμών anziché νείψει (nei manoscritti si legge νίψει, che è grafia scorretta: cf. DELG, s.v. νείφει).

<sup>45</sup> Il fenomeno del disgelo è piú estesamente descritto in Quaest. conv. 691F: ψύχεται δ' ὑπ' αὐτῆς [scil. χιόνος] ἀφιείσης πνεῦμα λεπτόν' τοῦτο γὰρ συνέχει τὴν πῆξιν αὐτῆς ἐγκατακεκλεισμένον' ἀπελθόντος δὲ τοῦ πνεύματος, ὕδωρ οὖσα ῥεῖ καὶ διατήκεται.

46 È il fr. 212 Rose. L'argomento viene trattato anche in Quaest. conv. 695D: Èν μὲν γὰρ τοῖς μεγάλοις χειμῶσιν ἀκόναι μολίβδου διατηκόμεναι τό τε τῆς ἀφιδρώσεως καὶ τὸ πολλοῖς μὴ πεινῶσι συμπίπτειν τὴν βουλιμίασιν <ἀραίωσιν> κατηγορεῖ μᾶλλον καὶ ρύσιν ἢ πύκνωσιν τοῦ σώματος. In un passo di poco precedente delle medesime Quaestiones (690F) viene attribuita allo stesso Aristotele una spiegazione del fenomeno per cui l'acqua si raffredda gettandovi dentro dei ciottoli o dei pezzi di bronzo: "᾿Αλλὰ μὴν <τὸ> περὶ τῶν χαλίκων", ἔφην, "ἢ τῶν ἀκμόνων, οῦς ἐμβάλλοντες εἰς τὸ ὕδωρ ψύχειν αὐτὸ καὶ στομοῦν δοκοῦσιν, εἰρημένον, 'Αριστοτέλει μνημονεύεις;". Per la connessione fra i due passi plutarchei si veda Volpe Cacciatore 2007, p. 100. Al potere refrigerante delle pietre gettate in acqua si accenna anche piú oltre (955 B).

<sup>47</sup> A questo sistema per mantenere fredda l'acqua si fa riferimento anche in un lungo brano di *Quaest. conv.* 690B-E, dove a un ospite dai gusti particolarmente raffinati (ξένω τρυφώντι) i servi recano sulla mensa dell'acqua gelida; poi, al fine di mantenerla tale

anche per il pasto dell'indomani, gli stessi servi ἀρυσάμενοι [...] ἀγγείω καὶ κρεμάσαντες τὸ ἄγγειον ἐν τῷ φρέατι τῆς πηγῆς μὴ ἀπτόμενον εἴασαν ἐπινυκτερεῦσαι, καὶ πρὸς τὸ δεῖπνον ἐκομίζετο τοῦ προσφάτου ψυχρότερον. Il fatto che lo ξένος venga caratterizzato come uomo di cultura elevata (φιλολόγος ἐπιεικῶς) e che confermi il fondamento scientifico del fenomeno appellandosi all'autorità di Aristotele (ma Plutarco commenta con scetticismo la cosa) farebbe pensare a un collegamento assai stretto col nostro passo, giacché lo ξένος potrebbe essere proprio il dedicatario dell'opera, cioè il peripatetico Favorino, se è fondata l'ipotesi di una sua visita a Plutarco durante il soggiorno di questi a Delfi (vd. Introd., nota 22).

<sup>48</sup> Ι μεγάλοι ποταμοί di cui qui si parla presentano le stesse caratteristiche che altrove (*Quaest. conv.* 691A) sono attribuite al mare, il quale non gela perché l'aria fredda in esso contenuta "si disperde nella profondità, non incontrando alcun ostacolo" (διὰ βάθος ἐκλύεται πρὸς μηθὲν ἀντερείδων). L'argomento è ripreso piú oltre (951B).

49 I "barbari" di cui si parla sono i Traci, come si desume da un analogo passo di Soll. anim. 968F: οι δὲ Θρᾶκες ἔτι νῦν, ὅταν παγέντα διαβάνειν ποταμὸν ἐπιχειρῶσιν, ἀλώπεκα ποιοῦντα γνώμονα τῆς τοῦ πάγου στερρότητος. A questa pratica fa riferimento due volte anche Eliano (Nat. anim. 6, 24; 14, 26), che nel secondo passo cita proprio l'Istro e lo Strimone, e di essa parla pure Plinio il Vecchio (Nat. bist. 8, 103), il quale sottolinea la tradizionale astuzia della volpe, definendola animal alioqui sollertia dirum.

<sup>50</sup> Sul riferimento cronologico rappresentato dall'avverbio vôv, di solito utilizzato come *terminus post quem* per datare l'opera, vd. *Introd.*, p. 60. Alla spedizione traianea del 105-107, nota come seconda guerra dacica, partecipò fra l'altro Socio Senecione, amico di Plutarco e dedicatario delle sue *Vite*, il quale potrebbe dunque essere stato testimone oculare della cosa.

<sup>51</sup> Al fenomeno accenna anche Alessandro di Afrodisia (*Probl.* 1, 50. in *PbMGM*, p. 18), dibattendo sul perché non solo l'acqua

fredda ma anche quella calda risulti nociva ai neuropatici.

52 L'affermazione si trova, in forma assai simile, anche in Quaest. conv. 690C: πῶν ὕδωρ προθερμανθὲν ψύχεται μᾶλλον, ὅσπερ τὸ τοῖς βασιλεῦσι παρασκευαζόμενον' ὅταν γὰρ ἑψηθῆ μέχρι ζέσεως, περισωρεύουσι τῷ ἀγγείφ χίονα πολλην καὶ γίνεται ψυχρότερον. A proposito del riferimento ai βασιλεῦσι, contenuto nel passo appena citato, Plinio il Vecchio (Nat. hist. 31, 40) narra che Neronis principis inventum est decoquere aquam vitroque demissam in nives refrigerare; ita voluptas frigoris contingit sine vitiis nivis. Omnem utique decoctam utiliorem esse convenit, item calefactam magis refrigerari, subtilissimo invento.

 $^{53}$  Per la πιθανότης come criterio di conoscenza vd. Introd., p. 68 s,

<sup>34</sup> Sono i vv. 3 e 5 del fr. 31 B 21 D.-K., ma il primo dei due versi è citato in una forma alquanto diversa da quella nota ad Aristotele (*De gen. et corr.* 314b 20) e a Simplicio (*Phys.* 159, 13), che è la seguente: ἠέλιον μὲν λευκὸν ὁρᾶν καὶ θερμὸν ἀπάντη. Incerto risulta il senso di ἐν πᾶσι, che in Helmbold 1957, p. 253 viene reso con "to all men", ma che ci pare piú probabile intendere come variante del precedente ἀπάντη. Cosí anche Ramón Palerm 2002, p. 218 ("por doquier"), mentre RICARD 1844, p. 396 propende per "toujours".

<sup>55</sup> Per la capacità che ha l'acqua di annerire ogni cosa e per lo specifico riferimento agli ὑμάτια cf. *Is. et Os.* 364B: Τὸν δ' "Όσιριν αὖ πάλιν μελάγχρουν γεγονέναι μυθολογοῦσιν, ὅτι πᾶν ὕδωρ καὶ γῆν καὶ ὑμάτια καὶ νέφη μελαίνει μειγνύμενον.

<sup>56</sup> Alle proprietà dell'olio e al suo rapporto con l'aria Plutarco dedica ampio spazio in alcune delle *Quaestiones convivales*: ὅταν δ' ἀφρίζη τὸ ἔλαιον, οὐ δέχεται τὸ πνεῦμα διὰ λεπτότητα καὶ συνέχειαν. Τοῦτο δ' αἴτιον καὶ τοῦ τρέφεσθαι τὸ πῦρ ὑπ' αὐτοῦ' τρέφεται μὲν γὰρ οὐδενὶ πλὴν ὑγρῷ, καὶ τοῦτο μόνον καυστόν ἐστιν (696B). (Τὸ ἔλαιον) ἀμικτότατόν ἐστι καὶ τῶν ἄλλων ὑγρῶν οὐδὲν

είς αὐτὸ δέχεται, πλὴν βία καὶ ὑπὸ πληγῆς ἀνακοπτόμενον· ὅθεν οὐδὲ τῷ ἀέρι δίδωσιν ἀνάμιξιν, ἀλλ' ἀποστατεῖ διὰ λεπτότητα τῶν μορίων καὶ συνέχειαν, ὥσθ' ἠττον ὑπ' αὐτοῦ τρέπεσθαι μὴ κρατοῦντος (702B).

<sup>57</sup> Per questa teoria attribuita ad Aristotele da Plutarco (e da lui peraltro contestata) viene di solito citato un passo dei Problemata (961a 23). Per la verità in esso non si parla dell'olio sparso sulle onde, ma di quello versato nelle orecchie in cui sia penetrata dell'acqua, per far sí che questa venga fuori, 'catturata' dalla viscosità dell'olio stesso (διὰ γλισχρότητα αὐτοῦ) o in seguito alla lubrificazione dell'orecchio (ολισθηροῦ τοῦ ἀτὸς γενομένου). Tuttavia un punto di contatto fra i due luoghi è dato dal comune uso del verbo όλισθάνω (in Plut. ἀπολιοθάνω) per indicare appunto la capacità che ha l'olio di far "scivolare" qualunque oggetto sulla sua superficie: in Aristotele τὸ γὰρ ἔλαιον λείον ὂν ποιεί ὁλισθάνειν. Che Plutarco avesse presente il brano dell'opera pseudoaristotelica potrebbe essere comunque indirettamente confermato dalla menzione che poco dopo egli fa degli σπογγοθήραι (vd. nota seguente), menzionati nel Problema immediatamente precedente col termine σπογγείς (διὰ τί οί σπογγείς διατέμνονται τὰ ὧτα καὶ τοὺς μυκτήρας;).

<sup>58</sup> Un altro riferimento ai pescatori di spugne si trova in Soll. anim. 981E, dove essi sono menzionati a proposito dell'άνθίας, un pesce considerato sacro dagli uomini di mare perché dinanzi a lui fuggono le mostruose creature degli abissi: ὅπου γὰρ ἂν ἀνθίας ὀφθῆ, θηρίον οὐκ ἔστιν, ἀλλὰ θαρροῦντες μὲν οἱ σπογγοθῆραι κατακολυμβῶσι, θαρροῦντες δὲ τίκτουσιν οἱ ἰχθύες, ισπερ ἐγγυητὴν ἀσυλίας ἔχοντες. Anche Oppiano (Hal. 638; 646-648) accenna all'espediente usato dagli σπογγοθῆραι per illuminare l'oscurità del fondo marino: φρουρεῖ (scil. ὁ σπογγοθῆρας) δ' ἐν γενύεσσιν ὑπὸ στόμα λευκὸν ἄλειφαρ / ... / αὐτὰρ ὅ γ' ἐς βυσσὸν προμολών ἑξέπτυσ' ἀλοιφήν' / ἡ δὲ μέγα στίλβει τε καὶ ὕδατι μίσγεται αὐγή, / ὄρφνης ἡύτε πυρσὸς ἀνὰ κνέφας ὅμμα φαείνων.

<sup>59</sup> È il fr. 360 Radt, probabile seconda metà di un trimetro. L'hapax παύσυβριν, felice congettura di Bernardakis, muove dalla

lezione παῦε ὕβριν del codice g (il resto dei manoscritti registra un corrotto παῦε ὕδωρ).

60 Il riferimento è a Il. 21, 330-382; 435-469. In realtà l'interpretazione in chiave cosmologica (fuoco vs acqua) dell'episodio omerico proposta da Plutarco si adatta meglio alla prima che alla seconda parte di esso. Infatti mentre Efesto, istigato da Era, rivolge contro il fiume Xanto la sua fiamma, Apollo si limita a rifiutarsi di combattere a fianco di Poseidone contro i Troiani, nonostante il dio marino gli ricordi l'oltraggio recato a entrambi dallo spergiuro Laomedonte, e si allontana quindi dal teatro della battaglia "perché aveva ritegno / di venire alle mani col fratello del padre" (v. 468 s.): dunque il verbo ἀντιτάσσω può riferirsi solo in senso assai lato al momentaneo disaccordo fra le due divinità.

61 È il fr. 184 West, citato da Plutarco anche in Comm. not. adv. Stoicos 1070A e in Demetr. 35, 6, dove la donna in questione è assimilata alla Tiche, che dispensa capricciosamente fortune e sventure. In verità, che si tratti di una donna è stato messo in dubbio da LASSERRE 1950, il quale (p. 126) ritiene che Plutarco citi di seconda mano da uno Gnomologium e che si lasci fuorviare dal participio femminile δολοφρονέουσα, il quale va invece riferito a una scimmia (sic!), protagonista di una favola narrata da Archiloco. L'interpretazione tradizionale è però seguita dagli altri esegeti, tra cui Treu 1959. il quale (p. 229) non ritiene che vi sia alcun motivo per dubitare della notizia fornita dallo stesso Plutarco. Bowie 1997 parla di "an epode telling a fable of a deceptive woman", e collega il frammento ai due precedenti (182-183 W.) affermando che i versi citati da Plutarco proverrebbero "from a poem that seems to have been known to Aristides (3.611 Lenz - Behr, cf. 183 W.) and whose opening we get from Hephaestion (182 W.), but Plutarch alone transmits 184 W." (p. 107). Il collegamento fra i tre frammenti appare però tutt'altro che sicuro.

62 Nonostante Plutarco lasci intendere che si tratta di un modo di dire assai comune, questa espressione non è registrata da nessuno dei paremiografi. Appare inoltre singolare che di essa non si trovi traccia nell'opuscolo Aquane an ignis sit utilior (955D-958E), dedicato proprio al confronto tra acqua e fuoco. Un'accessibile silloge di simili adynata si può trovare in Tosi 1991, pp. 194-212, sotto la categoria Le azioni stolte, velleitarie, assurde.

- 63 Ritorna l'immagine, contenuta nel verso di Eschilo sopra citato, della 'morte per acqua' comminata al fuoco per la sua *hybris*.
- <sup>64</sup> I manoscritti offrono una lettura certamente mutila, in cui l'elemento costante è un -ως finale preceduto da un oscuro τίον (τείον, τείνον): movendo dalla correzione di Post ὸς τοὐναντίον l'abbiamo perciò leggermente modificata in ὸς τούναντίως.
- 65 Inutile l'aggiunta di τὸ a ὕδωρ, proposta da BENSELER 1841 (p. 520) e accettata da tutti gli editori: quando se ne evidenzia il valore di elemento generale e dunque di nomen unicum, ὕδωρ rifiuta l'articolo, come testimoniano i codici in varie occorrenze sia nel nostro testo sia in Aquane.
  - 66 Vd. supra, nota 48.
- 67 Sull'inversa proporzionalità del rapporto fra la temperatura corporea e quella esterna, determinato dall'avvicendarsi delle stagioni, si veda in *Quaest. conv.* 635C: 'Ο δὲ Λαμπρίας, εἶπεν ὅτι τὸ οἰκεῖον καὶ τὸ σύμφυτον θερμὸν ἡμῶν, ῷ τρέφεσθαι πεφύκαμεν, ἐν μὲν τῷ θέρει διέσπαρται καὶ γέγονεν ἀσθενέστερον καὶ μανόν.
- <sup>68</sup> Si fa qui riferimento all'abitudine di conservare la neve dentro contenitori pieni di paglia o avvolta in stoffa. Di tale procedimento si parla anche in *Quaest. conv.* 691C-692A, come risposta al quesito Διὰ τὴν αἰτίαν ἀχύροις καὶ ὑματίοις τὴν χιόνα διαφυλάττουσι;
- 69 Per la distinzione fra ἀήρ e αθήρ si può confrontare un passo delle senechiane Naturales quaestiones (2, 10, 1), nel quale tuttavia l'aria, in base alla dottrina stoica, è considerata naturalmente fredda e oscura: Ab aethere lucidissimo aer in terram usque diffusus est, agilior quidem tenuiorque et altior terris nec minus aquis, ceterum aethe-

re spissior graviorque, frigidus per se et obscurus.

<sup>70</sup> È il fr. 94 Edelst.-Kidd.: Plutarco si affretta a chiarire che la citazione di Posidonio non intacca la sua argomentazione a favore dell'acqua quale principio del freddo: il filosofo stoico infatti non si riferisce al principio generale ma al particolare contesto geografico nel quale l'aria è resa fredda dall'umidità.

71 Od. 5, 469. Parla Odisseo appena naufragato nella terra dei Feaci, incerto se abbandonarsi al sonno. Hubert presenta il verso omerico nella sua interezza (αὄρη δ' ἐκ ποταμοῦ ψυχρὴ «πνέει» ἡῶθι πρό), ma a parte il fatto che nulla obbliga un autore a citare versi completi, qui ci troviamo di fronte ad un verso adattato al contesto: abbiamo pertanto accolto la variante ψυχροῦ offerta da g, che peraltro, mantenendo l'omerico πρό al posto del corrotto πρός di quasi tutti i manoscritti, si dimostra ancora una volta un buon testimone.

<sup>72</sup> È il fr. 174 Fortenb. Nel catalogo delle opere di Teofrasto viene riportato da Diogene Laerzio (5, 44) anche un titolo Περὶ θερμοῦ καὶ ψυχροῦ (vd. REGENBOGEN 1940, col. 1423).

<sup>73</sup> "This seems to be addressed to Favorinus's Peripathetic sympathies" (HELMBOLD 1957, p. 265, nota c).

74 È il fr. 31 B 17 D.-K., v. 19 (cf. supra, nota 17).

<sup>75</sup> È il fr. 31 B 19 D.-K.: il vocabolo σχεδύνη è un *hapax* assoluto, probabile creazione del poeta dall'avverbio σχεδόν.

<sup>76</sup> Plutarco sembra tuttavia distinguere l'acqua in quanto tale dall'elemento umido (τὸ ὑγρόν), di cui piú oltre (954E) è detto che si nutre il calore (τῷ δ' ὑγρῷ τροφῆ χρῆται τὸ θερμόν). Come si è già visto (cf. nota 56) tale elemento è spesso identificato con l'olio.

77 Tutto il passo compreso fra ἐπεὶ δὲ καὶ Χρύσυπος e τὸ σκοτεινὸν ὄντα πρώτως è riportato in SVF II 429, p. 140-141.

78 L'espressione τί δὲ τοῦτ' ἐστί, che ricorre anche in altri luoghi plutarchei (Cap. ex inim. ut. 87B; Quaest. conv. 723E), fa parte di quelle che D'IPPOLITO 2001 e 2010 definisce "strutture pseudoamebeiche", finalizzate a "rifocalizzare l'esposizione sui partecipanti all'atto comunicativo" (p. 157 / 99) e potrebbe rappresentare, a livello diamesico, una traccia dell'originario carattere di 'conferenza' dell'opuscolo (cf. Introd. gen., par. 2).

<sup>79</sup> S'intende che essendo oscura è anche fredda: l'integrazione esplicativa di Patzig, pur seguita dai moderni editori e fondata su un supposto salto *du même au même*, non è necessaria.

80 II verso (di metro incerto) è inserito da Page al n. 88 tra i Fragmenta adespota (PMG fr. 1066). Edmonds (III, adesp. 95) considera il nesso ήλιος ἀνίσχων come parte finale di un verso precedente: per un caso analogo, riguardante un frammento della Stenebea di Euripide (663 Kannicht) citato da Plutarco in Pyth. or. 405E, si veda D'IPPOLITO 1997, pp. 276-277.

81 Il verbo διαγελάω è già adoperato in 950B per i riflessi luminosi della superficie dell'acqua che si trova a contatto con l'aria esterna. In Non posse suav. 1087F è usato ἐπιγελάω per descrivere il tocco carezzevole di una lieve brezza che sfiora la superficie del corpo (αὖραι πρὸς ... τοῦ σώματος ἄκραις ἐπιγελῶσαι) L'immagine del 'sorriso' riferita alle onde del mare ha forse la sua attestazione piú antica in Aesch. Prom. 89 s. (ποντίων τε κυμάτων / ἀνήριθμον γέλασμα) ed è poi divenuta un vero e proprio topos, adoperato anche a proposito di fiumi e laghi: basterà ricordare, in ambito latino, il celebre verso catulliano ridete quicquid est domi cachinnorum (31, 14), riferito alle onde del lago di Garda.

<sup>82</sup> In Esiodo (Tb. 123) l'Erebo e la Notte sono generati dal Caos primordiale: Ἐκ Χάεος δ' Ἔρεβός τε μέλαινά τε Νὺξ ἐγένοντο; ma col generico ποιηταί Plutarco si riferisce probabilmente a un verso di Empedocle citato in Plat. Quaest. 1006F (= fr. 31 B 48 D.-K.): νύκτα δὲ γαῖα τίθησιν ὑφισταμένη φαέεσσι / κὴελίου».

- <sup>83</sup> Per la notte come ombra della terra e per lo specifico riferimento ai "matematici" si veda Fac. lun. 931F: τὰ λοιπὰ δ' οἰμαι ταῖς μαθηματικαῖς ἀκριβείαις εἰς τὸν <σαφῆ λόγον> ἐξῆχθαι καὶ βέβαιον, ὡς ἥ γε νύξ ἐστι σκιὰ γῆς, ἡ δ' ἔκλεψις τοῦ ἡλίου σκιὰ σελήνης, ὅταν ἡ ὄψις ἐν αὐτῆ γένηται.
- 84 Γαῖα μέλαινα costituisce, com'è noto, un nesso ricorrente, a partire dai poemi omerici (*Il.* 2, 699; 15, 715; 20, 494; *Od.* 11, 365; 19, 111). In ambito lirico basterà ricordare Alcmane (fr. 159, 3 Calame), Saffo (frr. 1, 10; 16,2; 20, 6 Voigt) e Alceo (frr. 38, 10; 130b, 14 Voigt). L'epiteto aveva forse all'origine una valenza sacrale legata a culti ctonii (in Paus. 8, 5, 8 si parla di una Δημήτηρ μέλαινα venerata a Figalia, città dell'Arcadia).
- <sup>85</sup> Theophr. fr. 175 Fortenb.: la citazione potrebbe appartenere al medesimo contesto della precedente (952A).
- $^{86}\,$  Per il soggiorno di Favorino a Delfi v<br/>d. Introd. p. 60 e nota 22.
- 87 Secondo la testimonianza di Pausania (10, 4, 3), αἱ δὲ Θυιά-δες γυναῖκες μέν εἰσιν ᾿Αττικαί τε καὶ αἱ γυναῖκες Δελφῶν ἄγουσιν ὄργια Διονύσω. In Ε ap. Delph. 388Ε si legge che ἐὰν οὖν ἔρηταί τις, τί ταῦτα πρὸς τὸν ᾿Απόλλωνα, φήσομεν οὐχὶ μόνον, ἀλλὰ καὶ πρὸς τὸν Διόνυσον, ὧ τῶν Δελφῶν οὐδὲν ἦττον ἢ τῷ ᾿Απόλλωνι μέτεστιν. In Is. et Os. 364Ε la sacerdotessa Clea, definita ἀρχηίδα ... ἐν Δελφοῖς τῶν Θυιάδων, viene chiamata a confermare l'identificazione fra Osiride e Dioniso. Sull'argomento si vedano VILLANUEVA-PUIG 1986 e SUÁREZ DE LA TORRE 1999 (spec. pp. 48-49). Per il rapporto fra il rituale dionisiaco e quello delfico si veda anche l'opera ormai classica di Guthrie 1987, p. 243. Sulla importanza di Dioniso nella religiosità di Plutarco cf. D'Ippolito 2011.
- 88 Il riferimento plutarcheo alla teorie di Empedocle sulla formazione delle rocce è riportato in Diels-Kranz fra le testimonianze sulla dottrina del 'sapiente' agrigentino (31 A 69); insieme a esso è citato anche un luogo degli pseudo-aristotelici *Problemata* (937a 17).

nel quale si afferma che ἀπολιθοῦται δὴ διὰ τὸ θερμόν, καθάπερ καὶ Ἐμπεδοκλῆς φησι τάς τε πέτρας καὶ τοὺς λίθους καὶ τὰ θερμὰ τῶν ὑδάτων γίνεσθαι.

- 89 Argomentazione assai simile si trova anche in Quaest. conv. 691B: οἴ τε χάλικες πυκνότητι τὸ ψυχρὸν διὰ βάθους ποιοῦσιν πᾶς μὲν γὰρ λίθος κατεψυγμένης καὶ πεπιλημένης ὑπὸ κρύους γῆς πάγος ἐστίν, μᾶλλον δ' ὁ μᾶλλον πεπυκνωμένος. Nel caso di πάγος l'etimologia proposta da Plutarco è del tutto fondata; fra l'altro, oltre che nel senso di "altura", il termine è piú volte attestato in quello di "gelo" (Soph. Phil. 293; fr. 149, 3 Radt; Plat. Symp. 220b, ecc.).
- <sup>90</sup> A tale tecnica di raffreddamento si accenna anche in *Quaest.* conv. 660C e in *Plat. Quaest.* 1011B.
- <sup>91</sup> L'espressione si trova quasi identica in Fac. lun. 925B, riferita alla luna che ruota intorno alla terra (ἐν ἀγκάλαις τῆς γῆς περιπολεῖν). Nelle Rane di Aristofane la stessa immagine è usata per le onde marine (v. 704: κυμάτων ἐν ἀγκάλαις) ma con senso negativo, in quanto allude alla città in preda alle discordie civili.
- <sup>92</sup> La lezione adottata, che muove da una felice congettura di Hubert ma premette l'articolo alla preposizione, trova fondamento nel confronto fra diversi luoghi di autori antichi. Il primo è Hom. Il. 2, 751-755, laddove si parla delle genti che vivono "intorno all'ameno Titaresso" (ἀμφ' ὑμερτὸν Τιταρησσόν): questo fiume getta le sue acque nel Peneo, ma non si mescola a esso, bensí scorre sulla sua superficie come olio, essendo "un braccio di Stige, la terribile acqua su cui si giura" (ὅρκου γὰρ δεινοῦ Στυγὸς ὕδατός ἐστιν ἀπορρώξ). Pausania (8, 17, 6) colloca lo ὕδωρ Στυγός in Arcadia, presso le rovine della cittadina di Nonacri, e più oltre (18, 2), nel richiamare il passo omerico appena citato, chiama lo stesso fiume Τιταρήσιος. Anche Strabone (fr. 7, 14) usa questa forma, ma aggiunge che tale corso d'acqua è da identificarsi col fiume Εὔρωπος, affluente del Peneo, il quale "segna i confini della Macedonia a nord e della Tessaglia a sud; ma le sorgenti dell'Europo partono dal monte Titario (ἐκ τοῦ Τιταρίου ὄρους), che è contiguo all'Olimpo". C'è da aggiun-

gere che Seneca (Nat. quaest. 3, 25, 1-2), dopo aver anch'egli localizzato la fonte Stigia circa Nonacrin in Arcadia e aver parlato del suo potere venefico, menziona un'altra sorgente in Thessalia circa Tempe, quam et fera et pecus omne devitat e che per ferrum et aes exit. È dunque probabile che sia Pausania sia Plutarco abbiano sovrapposto e fuso insieme le tradizioni sulle due fonti. La lezione  $\tau \delta$  περὶ Ταίναρον, proposta in nota da Wyttenbach sulla base del περὶ τὸ Ταίναρον della maggior parte dei codici, è da considerarsi per un verso facilior, visto che collegherebbe la fonte ad uno dei piú noti luoghi di ingresso agli Inferi, e per un altro segnerebbe un'ulteriore localizzazione di essa in Laconia, mentre Plutarco la colloca inequivocabilmente nelle vicinanze di Nonacris (vd. nota successiva). Sulle altre fonti antiche relative all'argomento si veda Böltte 1931.

93 Nella Vita di Alessandro (74, 4), a proposito del veleno con cui il condottiero sarebbe stato ucciso, è detto che esso ὕδωρ εἶναι ψυχρὸν καὶ παγετῶδες, ἀπὸ πέτρας τινὸς ἐν Νωνάκριδι †οὕσης ῆν ἄσπερ δρόσον λεπτὴν ἀναλαμβάνοντες εἰς ὄνου χηλὴν ἀποτίθενται τῶν γὰρ ἄλλων οὐδὲν ἀγγείων στέγειν, ἀλλὰ διακόπτειν ὑπὸ ψυχρότητος καὶ δριμύτητος. Per inciso c'è da osservare che la credenza riguardante il micidiale potere corrosivo dell'acqua di Stige viene tramandata anche da altri autori, con minime varianti rispetto all'unico oggetto che ne risulterebbe immune: per Eliano (Nat. anim. 10, 40) si sarebbe trattato del leggendario corno di cui erano provvisti gli asini di Scizia, Vitruvio (8, 3, 16) e Plinio il Vecchio (Nat. bist. 30, 149) lo identificano invece con lo zoccolo del mulo.

 $^{94}$  La lezione λεῖπον della maggior parte dei manoscritti e accettata da Bernardakis è ritenuta un *locus desperatus* da Hubert mentre Helmbold accoglie l'emendamento di Turnebus λεπτὸν. Non si capisce bene il motivo per cui non debba essere accettata la lezione di quasi tutti i codici: si tratta di un participio con funzione aggettivale, il cui senso è quello di "cedevole".

<sup>95</sup> In *Quaest. Rom.* 288E, cercando di spiegare il motivo per cui i Romani danno il nome ai bambini dopo nove giorni dalla nascita e alle bambine dopo otto, Plutarco ricorda che il nove, essendo il

primo quadrato di un numero dispari, è perfetto come il tre, mentre l'otto è il primo cubo di un numero pari, cioè il due, e dunque δεὶ δὲ τὸν ἄνδρα τετράγωνον εἶναι καὶ περιττὸν καὶ τέλειον, τὴν δὲ γυναῖκα καθάπερ τὸν κύβον ἑδραῖον καὶ οἰκουρὸν καὶ δυσμετακίνητον. Paragonando qui a un cubo, per le sue caratteristiche, anche lo στοιχεῖον della terra, a sua volta identificata poco oltre (954F) con Estia, egli finisce dunque per darle una precisa connotazione femminile, riprendendo antichissimi archetipi psicologici e religiosi profondamente radicati nella cultura greca (cf. Vernant 1970, pp. 85-125).

- 96 Cfr. supra, nota 21.
- $^{97}$  Non c'è motivo di non accogliere la lezione di tutti i codici,  $\dot{p}$ e $\hat{\epsilon}$ i, per leggere, con Hubert,  $\zeta$ e $\hat{\epsilon}$ i, emendamento facilior proposto da Emperius.
- <sup>98</sup> Per l'apparente contraddizione con quanto affermato a 952C vd. supra, nota 76. Anche Aristotele, ricordando la dottrina di Talete, afferma che l'antico sapiente attribuí all'acqua la funzione di archè delle cose desumendo forse questa sua convinzione ἐκ τοῦ πάντων ὁρᾶν τὴν τροφὴν ὑγρὰν οὖσαν (Met. 1, 983b, 22-23). Anche negli pseudoaristotelici Problemata una delle possibili risposte alla domanda Διὰ τί ἡττον ἀνέχονται διψῶντες ἢ πεινῶντες; è la seguente: διότι μᾶλλον δεῖται τὸ θερμὸν τοῦ ὑγροῦ ἢ τὸ ξηρὸν ὡ ζῶμεν.
- 99 Sull'argomento si veda Quaest. conv. 649B: άλλὰ καὶ τὰ ξύλα διαστρέφεται, τοῦ πυρὸς τὸ ὑγρὸν ἔλκοντος ἐξ αὐτῶν βία, κυρτότητας ἴσχοντα καὶ παραβάσεις. Oltre che sulla legna, il potere deumidificante del fuoco ha effetto anche sui corpi, com'è ricordato in Quaest. conv. 687A: καὶ ὁμοίως δίστησι καὶ διαιρεῖ τὰ σώματα τὸ πῦρ τῷ ἐξαιρεῖν τὴν κολλῶσαν ὑγρότητα καὶ συνδέουσαν.
- <sup>100</sup> Inaccettabile perché apparentemente senza senso la lezione κλίτ(τ)α di tutti i codici, cui giustamente Hubert ha premesso la *crux* e che invece i precedenti editori accolgono pur senza darne plausibi-

le spiegazione (Wyttenbach annota: "Latet sub hoc monstro cognomen Terrae"). Leggiamo con Helmbold κάλλιστα – ed è l'unica volta che consentiamo ai suoi emendamenti facili – perché non ci sembra che il senso venga comunque tradito.

101 È una citazione da Plat. Phaedr. 247a: μένει γαὸ 'Εστία ἐν θεῶν οἴκω μόνη. Anche in Euripide (fr. 944 Kannicht) Estia, identificata con la terra, occupa il centro dell'etere; καὶ Γαῖα μῆτεο 'Εστίαν δὲ σ' οἱ σοφοὶ / βροτῶν καλοῦσιν ἡμένην ἐν αἰθέρι. Il frammento è riportato da Macrobio (Sat. 1, 23, 8) subito dopo il passo del Fedro appena citato (ma da lui erroneamente attribuito al Timeo), che viene cosí parafrasato: haec sola, quam terram esse accipimus, manet immobilis intra domum deorum, id est intra mundum; ut ait Euripides: καὶ Γαῖα μῆτερ κτλ. Una simile concezione viene attribuita da Dionisio di Alicarnasso ai Romani riguardo alla dea Vesta e al suo rapporto col fuoco: Έστία δ' ἀνακεῖσθαι τὸ πῦρ νομίζουσιν, ὅτι γῆ τε οὖσα ή θεὸς καὶ τὸν μέσον κατέχουσα τοῦ κόσμου τόπον τὰς ἀνάψεις τοῦ μεταρσίου ποιείται πυρὸς ἀφ' ἐαυτής. Inoltre Ovidio (Fast. 6, 267-282) spiega l'anomala forma circolare del tempio dedicato a questa dea col fatto che essa riproduce quella sferica della terra, posta al centro dell'universo, giacché Vesta eadem est et terra (v. 267).

102 È il fr. 60 B 1a D.-K.: Archelao di Mileto (V-IV sec. a.C.) fu allievo di Anassagora, le cui dottrine cercò di conciliare con quelle di Anassimene. Anch'egli parla di un νοῦς dalla cui rarefazione e condensazione avrebbero origine le cose.

103 Il participio οὖσαν, presente in tutti i codici e accettato da alcuni editori come Bernardakis, viene espunto in nota da Wyttenbach e considerato luogo disperato da Hubert, mentre si avanzano come emendamenti οὖσίαν, accettato da Helmbold, ed ἡρεμοῦσαν (cf. *Appar.*). Non si capisce bene il motivo per cui non debba essere accettata la lezione dei manoscritti: si tratta di un costrutto ridondante ma non improponibile.

<sup>104</sup> Gli editori piú recenti accolgono la correzione προσθιγγά-

vouσt di Meziriacus, ma non si vede il motivo di non seguire la tradizione manoscritta, che offre compatta προστυγχάνουσι: peraltro προσθιγγάνω è verbo di uso esclusivamente poetico e non aggiungerebbe nulla al sinonimo ἄπτομαι, mentre qui Plutarco presenta, disposti in un retorico πρωθύστερον, i due concetti di "incontrare" e "toccare".

<sup>105</sup> L'avverbio èvταῦθα non è probabilmente da intendersi in senso concretamente locativo, né con allusione a Delfi, come è propenso a ritenere Hubert 1960 (*Praef.*, p. IX), né con riferimento piú generico alla superficie terrestre, "on the earth's surface", come intende Sandbach 1957, p. 34; esso potrebbe invece far riferimento a quanto già detto sulle rocce al cap. 19 (953E).

106 All'effetto refrigerante delle pietre gettate in acqua è dedicato uno dei *Problemata* affrontati nel VI libro delle *Quaestiones convivales*, in cui alla questione Διὰ τίν' ἀτίαν οἱ χάλικες καὶ αἱ μολιβδίδες ἐμβαλλόμεναι ψυχρότερον τὸ ὕδωρ ποιοῦσιν (690Ε) segue un'interrogativa di tipo retorico: Πρῶτον οὐ δοκεῖ σοι περιψύχεσθαι μὲν ὑπὸ τοῦ ἀέρος τὸ ὕδωρ ἔξωθεν ἐμπίπτοντος, ὁ δ' ἀὴρ μᾶλλον ἰσχύειν πρὸς τοὺς λίθους καὶ τοὺς ἄκμονας ἀπερειδόμενος; (690F-691A)

107 Plutarco adopera frequentemente questa immagine per esprimere il contrasto fra due visioni etiche opposte. Cosí in Aud. poet. 21D l'opporre massime edificanti a opinioni scellerate fa inclinare verso il bene come il piatto di una bilancia (ὅσπερ ἐπὶ ζυγοῦ ῥέπειν πρὸς τὸ βέλτιον).

108 In Omero l'aggettivo θαλερός, se riferito a persone, può indicare gagliardia guerriera (*Il.* 3, 26: θαλεροὶ αἰζηοί), ma piú spesso viene usato con specifico riferimento al *partner*, soprattutto maschile, in una giovane coppia o comunque alla sfera dell'unione coniugale (*Il.* 6, 430: θαλερός παρακοίτης; 8, 190: θ. πόσις; Od. 6, 66: θ. γάμος). Questa implicita allusione alla prorompente vitalità sessuale è forse in Hes. *Th.* 138, dove l'aggettivo è riferito a Urano, mentre il figlio Crono lo guarda con odio e ne progetta la cruenta

destituzione. Spesso θαλερός, in linea con la sua originaria valenza 'vegetale' (cf. θάλλω, θαλέω), indica il fiore della giovinezza, come in Euripide (Hel. 20: θαλερός ... ήβης χρόνος) ο in Alessandro Etolo (3, 7: πρωθήβης ἔαρος θαλερώτερος). In apparente contraddizione con l'identificazione plutarchea fra la condizione di θαλερός e quella di essere vivente è l'espressione di Euripide (Suppl. 62) νεκύων θαλερῶν σώματ(α), riferita ai caduti argivi rimasti insepolti (ἀλαίνοντα τάφον), ma si tratta evidentemente di uno studiato ossimoro finalizzato a effetti di pathos.

174

109 Il verbo costituisce un polemico riferimento al noto concetto stoico di συγκατάθεσις, cioè all'"assenso" che la parte egemonica dell'anima dà o nega alle rappresentazioni sensibili provenienti dagli oggetti e di cui gli stessi Stoici rivendicano il carattere di 'libertà': in realtà essa si riduce solo alla possibilità di accettare ciò che risulta evidente e di negare ciò che non appare tale. Sull'argomento si veda POHLENZ 1967, I, pp. 176-182. L'allusione antistoica presente nella chiusa dell'opuscolo si salda con quella, assai probabile, contenuta nell'esordio (vd. nota 3), secondo il tipico schema della Ringkomposition.

SE SIA PIÚ UTILE L'ACQUA O IL FUOCO

### INTRODUZIONE

## 1. Il dibattito critico

Un trattatello che "shows no resemblance to any genuine work of Plutarch of whatever date or wathever character", e che per di piú tradisce "confusion of thought" e presenta "marks of the author's incapacity"; "una superficialissima esercitazione di carattere retorico"; "una cicalata retorica di tipo declamatorio", piú che un vero trattato di carattere scientifico; "un abbozzo mal sagomato e peggio tramandato, assai lontano da un regolare compimento"; queste alcune delle definizioni piú tranchantes date dell'opuscolo Aquane an ignis sit utilior, che anche dai non pochi sostenitori della sua autenticità viene declassato a puro esercizio sofistico e relegato fra le primissime declamazioni giovanili dello scrittore di Cheronea, cioè fra quegli scritti in buona parte inficiati da "pedantries and obscurities".

Come si può desumere da questa sintetica rassegna di opinioni, le questioni fondamentali intorno alle quali si è sviluppato il dibattito critico sull'operetta sono essenzialmente due. La prima, di carattere preliminare, concerne l'accertamento del suo genuino carattere plutarcheo, la seconda riguarda l'intrinseco valore della sua forma letteraria e del suo contenuto. Solo marginalmente l'attenzione della critica si è poi rivolta a indagare sulla circostanza e sulla specifica finalità che ne determinarono la stesura.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SANDBACH 1939, p. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ziegler 1965, p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Della Corte 1955, p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Castiglioni 1957, p. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Russell 1968, p. 133.

Riguardo alla prima questione, si può dire che gli studiosi moderni hanno finito generalmente col riconoscere (in forma più o meno dubitativa e con diversi distinguo<sup>6</sup>) l'autenticità dello scritto, con la vistosa eccezione di Sandbach, che nel 1939 dedicò buona parte di un suo saggio<sup>7</sup> a demolire sistematicamente l'ipotesi dell'attribuzione a Plutarco.

Gli argomenti adoperati da questo studioso sono, come si vedrà più in dettaglio, essenzialmente di due tipi. Il primo, attinente alla forma, verte essenzialmente sulla ricorrenza di clausole ritmiche assai rare negli scritti sicuramente plutarchei, nonché di vocaboli e/o costrutti estranei al genuino stile del Cheronese, o presenti solo in opere dai più considerate spurie come la *Consolatio ad Apollonium*. Il secondo, relativo al contenuto, si fonda su tutta una serie di pretese incongruenze e contraddizioni argomentative, che vengono puntualmente registrate e minutamente analizzate.

Riservandoci di discutere in modo più particolareggiato le critiche che Sandbach muove all'impianto concettuale dell'opuscolo, ci limiteremo per il momento ad alcune osservazioni di carattere generale sull'anomalia delle clausole ritmiche, cui andrebbe aggiunta la particolare frequenza degli iati, meno considerata dallo stesso Sandbach, ma ritenuta assai significativa come criterio di autenticità da altri studiosi<sup>8</sup>.

<sup>6</sup> Ad es. Reiske 1759, di solito citato fra i piú convinti sostenitori dell'autenticità, in realtà sembra inizialmente propendere per la tesi del falso ("opusculum hoc videtur nomen ejus ementiri", p. 545), ma poi finisce per considerare lo scritto complessivamente genuino ("multa sunt in hoc libello, quae Plutarchum patrem produnt", p. 547), anche se lo ritiene poco piú che un semplice abbozzo ("nuda rudimentorum delineatio et adumbratio", *ibid.*). Tali giudizi si trovano confermati circa vent'anni dopo nelle note dell'edizione, pp. 768 e 774:

<sup>7</sup> Già citato alla nota 1. La pars destruens dedicata all'Aquane occupa l'intero cap. Il dell'articolo (pp. 198-202).

<sup>8</sup> A partire da Benseler 1841, seguito poi da Sintenis 1845 e da Schellens 1864, i quali applicarono il criterio, rispettivamente, alle *Vite* e

Su questo versante c'è da osservare che già Bock<sup>9</sup> aveva spiegato la presenza di clausole insolite nell'operetta con le vicende relative al testo tràdito, il quale sarebbe, come già sostenuto da Wyttenbach<sup>10</sup>, una sintetica rielaborazione di quello originale. Inoltre, con specifico riferimento all'articolo di Sandbach, Ziegler avverte che "l'utilizzazione delle clausole ai fini della critica testuale, che per la prosa artistica latina ha dato frutti cosí abbondanti [...], deve essere contenuta entro severi limiti nel caso di Plutarco"11. Peraltro lo stesso Sandbach, a distanza di trent'anni dalla pubblicazione del suo articolo, ebbe a ridimensionare la rilevanza delle clausole come strumento per accertare l'autenticità di scritti compresi nel corpus dei Moralia<sup>12</sup>. Circa la vexata quaestio degli iati, Flacelière<sup>13</sup> ha rimesso in discussione la tesi tradizionale che Plutarco li eviti sempre e comunque, rilevando che alcuni di quelli presenti nelle opere sicuramente genuine sono "absolument irréductibles". Infine va anche ricordato che nelle declamazioni giovanili plutarchee, fra cui l'opuscolo, come si è detto, viene generalmente collocato, gli stessi iati sono pre-

ai Moralia. Piú prudente la posizione di ZIEGLER 1965, che, pur riconoscendo la sostanziale validità del metodo, fa osservare come la cura nell'evitare lo iato non sia "di per sé una prova in favore della paternità plutarchea di un'opera", e aggiunge che "non deve meravigliare la constatazione che il rispetto delle leggi dello iato non sia perfettamente costante in tutti gli scritti di Plutarco" (p. 354).

- <sup>9</sup> Bock 1922, col. 70.
- 10 Vd. infra, nota 28.
- <sup>11</sup> ZIEGLER 1965, p. 358. Un successivo studio sulla struttura del periodo e sulla costruzione ritmica nei *Moralia* è quello di BALDASSARRI 2000, che si ripropone di stabilire se in questo ambito sia possibile provare o almeno ipotizzare un'evoluzione nello stile di Plutarco, dalle opere giovanili a quelle della piena maturità: i campioni scelti come rappresentativi delle due diverse fasi sono il *De gloria Atheniensium* e l'*An seni respublica gerenda sit*.
  - <sup>12</sup> SANDBACH 1969.
  - <sup>13</sup> Flacelière 1987, p. ccxiii s.

Introduzione

181

senti in numero maggiore rispetto alle opere della piena maturità 14.

Piú complesso risulta il problema delle incoerenze logiche e concettuali che emergono prima facie dalla lettura dell'Aquane e sembrano rese ancor piú evidenti dalla mancanza di una conclusione vera e propria, che assegni a uno dei due elementi la palma della vittoria. Prima di affrontare tale questione è tuttavia indispensabile spendere qualche parola in ordine alla struttura dell'opuscolo e al genere letterario cui esso può essere ricondotto.

## 2. Struttura dell'Aquane: forma e contenuto

Innanzitutto c'è da osservare che, pur essendo indubbio il carattere retorico dell'operetta, il cui impianto 'naturalistico' è solo il pretesto per una *performance* di tipo diatribico e progimnastico<sup>15</sup>, essa non può essere frettolosamente liquida-

<sup>14</sup> Secondo Kolfhaus 1907 la cura di Plutarco nell'evitare lo iato andò crescendo nel corso degli anni, e in effetti essa tocca il suo massimo nelle *Vite*, scritte senza dubbio in età avanzata. Ciò non implica beninteso che tale cura possa essere trasformata in criterio assoluto per stilare un preciso elenco cronologico dei *Moralia*, come tenta di fare lo stesso Kolfhaus. A proposito dell'*Aquane*, questo studioso vi registra una presenza di iati superiore a qualunque altro scritto compreso nel *corpus* con la sola eccezione dell'*An vitiositas* (p. 13). A parte le grosse difficoltà di accertamento (cf. *Introd. gen.*, par. 5), secondo D'Ippolito (2000b, pp. 338-339; 2001, pp. 157-158; 2010, pp. 104-107) "la oscillazione nella presenza dello iato ... dipende ... in buona misura dalla dimensione diamesica, nel senso che le opere destinate ad una fruizione aurale – conferenze, dialoghi, narrazioni biografiche – hanno ricevuto una maggiore attenzione agli aspetti fonici" (pp. 158/106).

<sup>15</sup> Per le tradizionali classificazioni dell'opuscolo nel macrotesto dei *Moralia* si veda quanto già detto nell'*Introd.* al *De primo frigido*, par. 1. La definizione di *progymnasma* retorico risale a KRAUSS 1912 (p. 64) ed è stata di recente ripresa da VICENTE SÁNCHEZ 2005, che ha ritenuto di trovare

ta come un mediocre esercizio declamatorio, ma presenta non pochi elementi di interesse, anche se quasi esclusivamente circoscritti al piano delle ἀρεταὶ λέξεως, cioè di quelle qualità espressive come la κατασκευή e la σαφήνεια (rispettivamente l'ornatus e la perspicuitas dei latini) che il giovane Plutarco aveva certamente appreso a usare nella scuola di retorica da lui frequentata<sup>16</sup> e che, a una lettura meno preconcetta, non risultano cosí trascurate o maldestramente impiegate come da parte di alcuni esegeti si sostiene.

Quanto all'indubbia mancanza di contenuti scientificofilosofici, presenti invece nell'altro opuscolo *De primo frigido*, contiguo per tradizione<sup>17</sup> ma certo non assimilabile per argomento all'*Aquane*, è stato a ragione osservato che "l'efficacia delle tecniche persuasive presentate è relativa solo a quel particolare uditorio, di educazione sofistica, cui queste vengono dirette e sarebbe non corretto ricercarne una validità filosofica indirizzata ad un pubblico non specifico, o attendersi in una esercitazione giovanile la profondità di pensiero propria degli scritti d'età matura" <sup>18</sup>.

Scendendo su un terreno piú concreto, risulta innanzi-

una stretta connessione fra lo scritto plutarcheo e il particolare tipo di progymnasma cui Elio Teone dà il nome di θέσις.

<sup>16</sup> Riprendo osservazioni presenti in D'Ірроцто 2001 (pp. 154-155) e 2010 (pp. 90-92). Secondo Саммакота 2000, pp. 83-86, la scuola di retorica frequentata da Plutarco negli anni giovanili doveva distinguersi dalle altre per i suoi interessi più marcatamente filosofici.

<sup>17</sup> Com'è noto, fin dall'edizione dello Stephanus (1572) i due scritti risultano collocati in successione nel *corpus* dei *Moralia*, circostanza che, insieme con l'apparente affinità della materia, spiega la tendenza di alcuni studiosi moderni a collocarli nello stesso ambito tematico. Da tale tradizione (oltre che da motivi di carattere pratico) nasce fondamentalmente il loro abbinamento nel presente volume (vd. *Introd. gen.*, par. 1).

<sup>18</sup> MILAZZO 1991, p. 424. L'approfondito saggio di questo studioso costituisce una vera e propria linea spartiacque nella non doviziosa letteratura critica relativa all'Aquane.

tutto evidente l'estrema cura che l'autore ha impiegato nel costruire una struttura perfettamente simmetrica e bilanciata nelle sue parti. Infatti, dei dodici capitoli che fanno seguito al primo, di carattere introduttivo, sei (2-7) sono finalizzati a dimostrare la maggiore utilità dell'acqua rispetto al fuoco, mentre gli altri sei (8-13) contengono argomentazioni che ribaltano decisamente questa tesi.

Dopo essersi appellato nel capitolo iniziale all'autorità di Pindaro e di Esiodo, i quali affermano, rispettivamente, la preminenza assoluta dell'acqua su ogni altro elemento e il suo carattere di materia primigenia dell'universo, l'autore dichiara di voler riportare anche l'opinione di coloro che identificano invece nel fuoco il principio di tutte le cose, con evidente riferimento agli Stoici.

Inizia a questo punto l'èγκώμιον<sup>19</sup> dell'acqua, che come si è appena detto occupa i sei capitoli successivi. Le argomentazioni addotte a favore dell'elemento liquido (come poi quelle successivamente impiegate per il fuoco) mescolano abilmente dati desunti dall'esperienza comune col consueto repertorio di *topoi*, paretimologie, aneddoti, riferimenti al mito, citazioni dai pensatori del passato, che caratterizza la variegata prosa plutarchea.

Piuttosto che una generica 'superiorità' dell'acqua, si tende a dimostrarne, come abbiamo già osservato, la sua concreta 'utilità', che ne fa l'elemento piú prezioso e indispensabile sia per l'uomo, vissuto a lungo senza fuoco ma mai in assenza di acqua, sia per gli animali e le piante, che da esso traggono vita e sostentamento. Inoltre si afferma che l'acqua non è in nessun caso dannosa, come spesso lo è invece il fuoco se adoperato in modo incauto, che può essere procurata facil-

mente e direttamente sia dai ricchi sia dai poveri e che, in quanto sostanza costitutiva del mare (considerato addirittura un quinto elemento), ha da sempre rappresentato anche un mezzo di comunicazione fra i popoli e, conseguentemente, un fattore di progresso economico e civile.

Col cap. 8, il cui esordio è marcato da una formula di transizione tipica dello stile diatribico20, inizia l'elogio dell'elemento igneo, inteso sia come fuoco sia come calore che da esso promana. La tesi qui sostenuta si fonda essenzialmente sulla constatazione che, mentre il fuoco, come l'aria, è una forza dinamica e produttiva, l'acqua, come la terra, è di per sé inerte e sterile, almeno fino a quando non viene vivificata dalla sua mescolanza col fuoco stesso. Questo viene inoltre considerato origine di tutte le arti e, in quanto capace di rischiarare la notte, duplicatore del tempo offerto all'uomo per le sue attività. Infine il fuoco, poiché sta alla base della nostra capacità visiva, determina anche la fede negli dèi. Un riferimento al Timeo platonico, da cui si ricava che attraverso il fuoco possiamo conformare l'anima ai moti astrali, chiude l'opuscolo, stabilendo in certo modo una simmetria con le due citazioni d'autore che ne marcavano l'esordio.

Già Krauss<sup>21</sup> aveva visto nei due δισσοὶ λόγοι la presenza di uno schema concettuale costruito secondo una struttura perfettamente simmetrica, e anche da ciò era stato indotto a rivendicare la paternità plutarchea dell'*Aquane*. Invece Ziegler giudica eccessiva questa affermazione, sostenendo che "i singoli punti della dimostrazione non si corrispondono nelle grandi linee, ma soltanto nei particolari", e che "le 'dimostrazioni' non possono neppure essere prese sul serio, ma debbono essere considerate come un semplice gioco di eristica

<sup>19</sup> È cosí che lo stesso Plutarco (*De aud.* 44E) chiama un certo tipo di *progymnasma*, sui cui contenuti spesso vacui e paradossali non manca di ironizzare (ἐγκώμια καὶ πυρετοῦ καὶ νὴ Δία χύτρας).

 $<sup>^{\</sup>rm 20}$  "Certo, partendo da questo punto, sarebbe possibile obiettare in senso contrario ...".

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Krauss 1912, p. 59.

retorica"<sup>22</sup>. Che di questo si tratti non v'è alcun dubbio, ma ciò non implica necessariamente un giudizio negativo sull'opuscolo, il quale risulta invece abilmente strutturato rispetto allo scopo progimnastico per cui fu appunto composto. Il fatto è che sulla valutazione del filologo tedesco pesa il pregiudizio che l'operetta avesse velleità scientifiche e non finalità esclusivamente retoriche: "Per il suo contenuto il breve scritto dovrebbe far parte delle opere naturalistiche, ma di fatto non è se non una superficialissima esercitazione di carattere retorico"<sup>23</sup>.

Rimane incerto se l'opera avesse originariamente anche un epilogo contenente il giudizio conclusivo dell'autore sulla questione o se questo sia stato volutamente omesso, non tanto in nome di quella ἐποχή sotto il cui segno si colloca la chiusa, in apparenza paradossale, del *De primo frigido*<sup>24</sup>, quanto in conformità al tipico procedimento retorico dell' είς εκάτερον ἐπιχειρεῖν<sup>25</sup>, richiamato sia dalla forma problematica del titolo (πότερον ... ἢ)<sup>26</sup>, sia dalla 'dichiarazione di intenti' con cui si conclude il primo capitolo (955E): σκεψώμεθα τοὺς εἰς ἑκάτερον λόγους, πὴ μᾶλλον ἄγουσιν ἡμᾶς<sup>27</sup>.

## 3. L'Aquane come conferenza: 'segnali di genere'

Proprio lo stato di apparente incompiutezza in cui l'opuscolo è giunto fino a noi ci induce a interrogarci sul *che cosa* esso sia esattamente, e ciò al di là di tutte le tradizionali definizioni che ne sono state date dagli esegeti moderni. Si tratta cioè di stabilire (una volta raggiunta la ragionevole certezza della paternità plutarchea) quali furono la circostanza e i destinatari per cui l'autore lo compose, e se il carattere di 'non finito' dipenda da vicende legate alla trasmissione del testo o trovi spiegazione in una scelta, magari provvisoria, dovuta allo stesso Plutarco<sup>28</sup>.

Già in sede di introduzione al *De primo frigido* si è prospettata la necessità di un'analisi testuale orientata sia sull'asse diafasico sia su quello diamesico<sup>29</sup>, per verificare l'ipotesi che quello scritto possa rientrare nel genere della 'conferenza', prima indirizzata verbalmente a un certo tipo di pubblico e poi fissata nella forma del parlato-scritto.

Com'è noto, Plutarco compose una trattazione teorica su questo tipo di comunicazione orale, il *De audiendo* (Περὶ τοῦ ἀκούειν), dedicato al suo discepolo Nicandro quando questi indossò la *toga virilis*<sup>30</sup>. Anche se il discorso, come si evince dal titolo, si focalizza soprattutto sui compiti dell'ascoltatore piú che su quelli del relatore, il testo risulta fondamen-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ziegler 1965, p. 116.

<sup>23</sup> Ibid. (in parte già citato alla nota 2).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Per cui vd. quanto detto supra, nell'Introd. a quell'opera (par. 2).

<sup>25</sup> Ibid., nota 34.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Sulla forma del titolo, che si ritrova anche in altri scritti plutarchei di tipo retorico-epidittico, cf. le osservazioni di Gallo 1999, p. 178 s.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> In realtà, però, proprio la seconda parte della frase potrebbe pure intendersi nel senso che il riportare le argomentazioni pro e contro ciascuna delle due tesi sia finalizzato all'acquisizione di un giudizio definitivo sulla questione.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> WITTENBACH 1820 (p. 873), nel sostenere l'autenticità dell'opuscolo ("equidem Plutarcheum censeo libellum"), ritiene però che esso sia l'estratto di un'opera piú ampia ("nec tamen integrum, sed excerptum e maiori et integro"). Per WEGEHAUPT 1911 si tratterebbe invece di un abbozzo incompleto.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Per la terminologia qui adoperata si veda *Introd. gen.*, par. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> La circostanza potrebbe costituire un elemento utile alla datazione dell'opera, che Brokate 1913 attribuí all'età avanzata dell'autore, dato forse non compatibile con la giovanissima età del dedicatario (sull'argomento si veda Ziegler 1965, p. 208 s.).

tale per comprendere caratteristiche e finalità di tale nuovo genere letterario<sup>31</sup>. Il De audiendo viene presentato dallo stesso autore come la trascrizione di una σχολή, cioè di una conferenza probabilmente indirizzata a un ristretto uditorio<sup>32</sup> e costituisce dunque un esempio certo del tipo di opera cui prima si faceva riferimento. Infatti nella lettera dedicatoria che accompagna lo scritto si legge testualmente: "Ti invio, o Nicandro, dopo averla trascritta (γράψας), la conferenza da me tenuta (τὴν γενομένην μοι σχολήν) sul tema dell'ascolto (περὶ τοῦ ἀκούειν), perché tu impari ad ascoltare correttamente chi cerca di esercitare su di te la sua capacità di persuasione" (37B). Verso la conclusione dell'opera Plutarco richiama opportunamente l'attenzione del suo allievo sul rapporto di cooperazione che deve stabilirsi fra mittente e destinatario. cioè fra l'oratore e il suo pubblico, i quali hanno si ciascuno un proprio specifico ruolo (ĕpyov), ma finalizzato, come nel gioco della palla (ἐν τῷ σφαιρίζειν), a conseguire l'affiatamento necessario per raggiungere l'obiettivo comune (45D-E). Il suggestivo paragone mette l'accento sulla specificità che una conferenza ha rispetto ad altre forme di comunicazione. sottolineandone il carattere 'chiuso' e il feeling che essa tende necessariamente a creare fra i due protagonisti del dialogo, un rapporto molto più stretto di quello che normalmente intercorre fra l'autore di un testo e i possibili fruitori di esso. Quando Plutarco afferma che il già richiamato rispetto dei

ruoli crea "un ritmo regolare fra chi parla e chi ascolta" (τις εὐρυθμία καὶ περὶ τὸν λέγοντα καὶ περὶ τὸν ἀκροώμενον) sembra quasi che egli attribuisca a questo genere di *performance* oratoria caratteristiche analoghe a quelle dell'antico epos aedico-rapsodico, in cui la scansione cadenzata del verso e la formularità della dizione concorrevano a determinare una fortissima empatia tra cantore e pubblico.

Ora, giacché si può stabilire con una certa attendibilità che l'*Aquane* rientrava originariamente in questo ambito comunicativo, diverse delle pretese anomalie individuate dalla critica trovano spiegazione nei modi e nelle finalità che caratterizzavano la conferenza di tipo sofistico.

Nel già citato saggio di La Matina sulla conferenza in Plutarco l'Aquane viene di sfuggita annoverato fra le declamationes retoriche giovanili, insieme ad altri scritti quali il De fortuna, il De gloria Atheniensium, il De fortuna Romanorum, il De Alexandri fortuna aut virtute e l'An vitiositas ad infelicitatem sufficiat³³, mentre lo studioso si sofferma soprattutto su testi di contenuto piú specificamente filosofico che dovrebbero appartenere a una fase piú avanzata della produzione plutarchea e su cui si era già appuntata l'attenzione degli altri commentatori. Tuttavia D'Ippolito ha piú di recente incluso fra le vere e proprie conferenze anche gli scritti di tipo declamatorio menzionati da La Matina, pur precisando che essi "dovettero avere avuto a fondamento un sottogenere di conferenza meno filosofico e piú retorizzante, la μελέτη sofistica, verosimilmente frequentata negli anni giovanili"³⁴.

In ogni caso, prescindendo da distinzioni che, pur legittime, rischiano di apparire troppo sottili, si può verificare il carattere di 'conferenza' dell'*Aquane* applicandovi la griglia di quei "segnali di genere" che, sempre secondo La Matina,

<sup>31</sup> Sull'argomento si veda il saggio di SWAIN 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> In realtà non è sempre agevole stabilire la differenza che intercorre fra σχολή e ἀκρόασις, altro termine spesso adoperato nel senso di "conferenza". Secondo La Matina 2000/2001 (pp. 180/142 s.), quando i due vocaboli ricorrono nello stesso contesto, come appunto in *De aud.* 42 B, il primo potrebbe indicare una lezione riservata a un numero chiuso di discenti e tenuta da un docente del luogo, mentre il secondo farebbe riferimento a una comunicazione indirizzata a un pubblico piú vasto e affidata a un conferenziere itinerante.

<sup>33</sup> La Matina 2000/2001, pp. 178/140.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> D'Ірроціто 2001 (р. 154) е 2010 (р. 96).

consentono di individuare "dietro la forma scritta del saggio [...] le tracce di una originaria pubblicazione nella forma di un 'parlato eteromaterico', ossia di una conferenza"<sup>35</sup>.

Gli indizi in questione non sono, beninteso, sempre del tutto evidenti, dato che la fissazione dell'esposizione orale in un testo scritto – l'unico a nostra disposizione – esclude evidentemente dal novero dei suddetti 'segnali' tutti quelli di tipo fonico o visivo, quali particolari inflessioni o intonazioni della voce, sottolineature enfatiche e perfino gesti significativi adoperati dal conferenziere: si pensi solo all'uso moderno di segnalare una citazione o il senso traslato di un singolo termine tracciando con le dita due doppi apici nell'aria o mediante traslitterazioni verbali del tipo "aperte virgolette ... chiuse virgolette" 36.

Tuttavia, per usare le parole dello stesso La Matina, a guidarci in una simile ricerca "è la persuasione che [...] la differenza fra il medium parlato e quello scritto sia evidente in taluni fenomeni della scrittura e tale resti anche quando, per avventura, il medium orale viene trascodificato in quello scritto"<sup>37</sup>.

Cosí anche nel caso in ispecie possono senz'altro essere considerati segnali indicativi di un'originaria *performance* orale alcuni procedimenti espressivi normalmente adoperati da chi si rivolge a un uditorio, piú che a un pubblico di lettori. Elenchiamo qui i piú rilevanti di questi segnali, seguendo

in linea di massima la griglia elaborata da La Matina e sostanzialmente ripresa da D'Ippolito con qualche lieve modifica e aggiunta:

- a) il riferimento al parlante<sup>38</sup> mediante l'uso di pronomi di prima persona quali "io" e "noi", in senso ora esclusivo, come il cosiddetto *pluralis maiestatis*, ora inclusivo, con un "noi" che coinvolge anche i componenti l'uditorio<sup>39</sup>;
- b) l'uso di indicatori aventi lo scopo "di marcare la costituzione macrostrutturale dell'esposizione" 40, ossia di guidare l'ascoltatore lungo le tappe successive del percorso concettuale elaborato dall'oratore: tali sono espressioni del tipo πρῶτον μὲν οὖν ... δεύτερον δὲ ο περὶ τοῦτου γ' ἤδη λέγομεν, oppure strutture comparative scandite dalla formula καθάπερ ... οὕτως;
- c) il frequente ricorso a "escursioni apoftegmiche e diegetiche" di cioè citazioni d'autore o inserti aneddotici, inseriti allo scopo di vivacizzare il tono della conversazione e tenere desta l'attenzione dell'uditorio;
- <sup>38</sup> GOFFMAN 1987 distingue il "self testuale, cioè il senso della persona che sembra star dietro agli enunciati testuali e che, incidentalmente, conferisce loro autorità" (p. 233) dal conferenziere vero e proprio, che potrebbe esserne anche un sostituto incaricato solo di pronunciare il discorso composto dall'autore.
- 39 "La retorica greca postclassica è una retorica del codice "noi", e la conferenza ne è un esempio specialmente efficace. Tenere una conferenza costituisce un'attività retorica caratterizzata da una netta separazione tra oratore e pubblico, con rigide limitazioni relativamente a chi possa dire che cosa e quando. Ciò nondimeno, la conferenza possiede una propria economia comunicativa e comporta senza dubbio un interscambio fra l'oratore e il suo pubblico" (SWAIN 1998, p. 1187).

<sup>40</sup> La Matina 2000/2001, pp. 208/175. Per designare tali indicatori lo studioso fa ricorso alla nozione di *Gliderungssignale*, già adoperata da GÜLICH - RAIBLE 1977.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> La Matina 2000/2001, pp. 205/171. D'IPPOLITO 2001 (p. 155) distingue a sua volta tali segnali in base a una duplice tipologia: "demarcativi" e "connettivi interni". I primi sono "segnali di delimitazione secondo certi criteri dimensionali, forme (talora anche seriali) di apertura, ripresa, cambiamento e chiusura del discorso"; i secondi corrispondono a "elementi di coesione ed articolazione interna fra le varie parti del testo". L'argomento è ripreso e ulteriormente approfondito in D'IPPOLITO 2010, pp. 99-103.

<sup>36</sup> Sull'argomento si veda Goffman 1987, p. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> La Matina 2000/2001, pp. 205-206/171-172.

<sup>41</sup> Ibid., pp. 209/176.

- d) l'impiego di strutture pseudoamebeiche, consistenti in "domande, alle quali può essere affiancato l'uso della seconda persona singolare o plurale"42. In questa categoria di indicatori rientra l'uso del cosiddetto 'tu generico', con cui nel genere diatribico viene assegnato a un fittizio interlocutore il compito di contestare la tesi sostenuta dall'autore;
- e) la ricorrenza di "successioni trimembri e quadrimembri di parole singole o di sintagmi"<sup>43</sup>, fenomeno già registrato da Kowalski come caratteristico delle declamazioni giovanili di Plutarco<sup>44</sup>.

Ovviamente alcuni di questi 'segnali' possono anche ritrovarsi in testi composti già all'origine in forma scritta, ma quando il loro impiego all'interno di un'opera ricorre con particolare frequenza, tanto da costituirne un contrassegno caratterizzante, sono elevate le probabilità che ci si trovi di fronte alla trascodificazione di una performance di tipo orale.

Se ne dà qui di seguito una campionatura che dovrebbe risultare abbastanza significativa:

- 955E Vediamo di esaminare entrambi i punti di vista, per stabilire a quali conclusioni ci conducono.
- 955E-F Non è forse vero che l'elemento piú utile risulta quello di cui in ogni circostanza avvertiamo l'assoluta necessità...?
- 956B Diogene il Cinico ... ebbe a dire

<sup>42</sup> D'Ippolito 2001, p. 157, e 2010, p. 99.

44 KOWALSKI 1918, pp. 173 ss.

"Così per voi, o signori, metto a repentaglio la mia vita".

- 956B Ma perché mi perdo in minuzie ...?
- 956C Passiamo ora da coloro che si nutrono ai prodotti di cui noi ci nutriamo, e cioè piante e frutti.
- 957B Certo partendo da questo punto sarebbe possibile obiettare in senso contrario che ...
- 958A Assumiamo un altro punto di partenza.
- 958B Si ha poi un bel dire<sup>45</sup> che in certi casi l'uomo vive anche senza il fuoco: la verità è che l'uomo non può del tutto esistere senza di esso.
- 958C 'Ma essa [scil. la ragione] non si trova nei bruti'. E allora?
- 958D E giacché siamo giunti a questo punto della discussione ...
- 958E Non ti accorgi dunque che nessuno dei sensi utilizza l'elemento liquido per se stesso ...?

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> La Matina 2000/2001, p. 211/179. Per la presenza di tali strutture nell'*Aquane* vd. *Commento* (note 14 e 27).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Sui problemi testuali e sulla relativa traduzione di questo passaggio si veda il *Commento* (nota 43).

## 4. Strutture 'antilogiche' nell'Aquane

È curioso come Sandbach utilizzi proprio alcuni dei luoghi appena riportati per avvalorare il suo giudizio assolutamente negativo sull'opuscolo, giungendo addirittura ad affermare che al limite "it is possible that Plutarch wrote this work as a parody [sic!], or when a schoolboy, or under some stranges circumstances [?!]", ma ritenendo comunque assai piú probabile che si tratti di "a miserable sophistical exercise" dovuto a un mediocre imitatore<sup>46</sup>.

Esemplare dell'atteggiamento preconcetto di questo studioso nei confronti dell'*Aquane* è il passaggio sopra citato con cui si apre il cap. 8 (956 C), a proposito del quale egli annota "This must be one of the most remarkable transitions in literature", con un giudizio che forse vorrebbe suonare ironico (poco prima aveva parlato di una velleitaria ricerca di effetti) ma che di fatto non motiva la *damnatio* comminata al luogo<sup>47</sup>.

Altrettanto ipercritica è la valutazione che Sandbach dà della domanda retorica con cui si chiude il cap. 7 (957 B): πῶς οὖν οὖ χρησιμώτερον ὕδωρ στοιχείφ περιττεῦον; ("Come dunque non considerare piú utile l'acqua, che conta un elemento in piú?"), motivando il suo giudizio negativo sia con l'anomalo uso del verbo περιττεύω, che a suo avviso non trova "exact parallel in any writer" (p. 199), sia col fatto che giudica-

re il mare un quinto elemento "outdoes in absurdity anything in the second sophistic" (*ibid.*, nota 4). In realtà l'impiego di περιττεύω col dativo della cosa rispetto a cui si manifesta la superiorità o la sovrabbondanza trova diverse attestazioni (*e. g.* Pol. 18, 35, 5: οὐ περιττεύων τῆ χορηγία) e si potrebbe al piú integrare il semplice στοιχείω facendolo precedere da un 'ενὶ' (Helmbold) o seguire da un 'τοιούτω' (Herwerden); quanto al mare considerato come elemento, lo stesso Sandbach cita (sempre nella nota 4) diversi passi di autori, sia greci sia latini, in cui esso viene definito στοιχείον / *elementum*, ma poi precisa (alquanto cavillosamente) che in quei casi il mare "is a substitute for water, not an addition to it".

Interessante risulta anche, nella lunga lista di stilemi e di vocaboli giudicati estranei all'usus scribendi plutarcheo, la segnalazione (a p. 200) del termine ἔξαμμα (958 E), attestato "elsewhere only in Chrysippus the Stoic" (= SVF II 652, p. 196), in luogo del piú comune avanua. Ma proprio perché questa parola compare nell'encomio del fuoco, il quale, com'è detto in apertura (955E: τὸ πῦρ [...] οἱ τοῦ παντὸς ἀρχὴν ἀποφαινόμεvoi), si basa fondamentalmente sulle tesi degli Stoici pur non esplicitamente nominati, il suo impiego potrebbe anche spiegarsi come sottile procedimento allusivo sul tipo di quello probabilmente contenuto nell'esordio del De primo frigido<sup>48</sup>. Se fondata, questa ipotesi potrebbe addirittura rimettere in discussione la tradizionale attribuzione dell'opuscolo agli inizi della produzione plutarchea, dato che l'uso di una simile tecnica intertestuale farebbe piuttosto pensare a uno scrittore già maturo, come quello impegnato nella polemica antistoica49.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Sandbach 1939, p. 201 (ma il catalogo dei passi incriminati inizia già a p. 199).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Anche MILAZZO 1991 a proposito dello stesso luogo parla di "struttura disinvolta che presenta artificiose formule di transizione da un discorso all'altro" (p. 427 s.), ma lo fa nel contesto di un equilibrato giudizio sul complesso dell'opuscolo e, soprattutto, non se ne serve come elemento che avvalorerebbe la tesi del suo carattere non plutarcheo: anzi subito dopo definisce "scarsamente fondate le riserve rivolte da Sandbach verso lo stile dell'operetta, che non presenterebbe una prosa fluente ed elaborata" (p. 428).

<sup>48</sup> Vd. la nota 3 del Commento a quello scritto e infra, nota 55...

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Secondo Barigazzi 1993 (che pure ritiene l'*Aquane* uno dei primi scritti di Plutarco) nelle declamazioni giovanili il progressivo sostituirsi degli interessi storici (*De fortuna Romanorum*) e poi etico-filosofici (*De cupiditate divitiarum*) a quelli puramente retorici consentirebbe di disporle secondo un probabile asse cronologico (l'affermazione è a p. 5). Del resto in questo

Il limite della pur minuziosa analisi di Sandbach non sta comunque – al di là di qualche eccessiva pedanteria – nell'avere individuato parecchie delle contraddizioni presenti nell'*Aquane*, ma nella motivazione piuttosto sbrigativa che egli tende a darne, cioè che lo scritto vada attribuito a un maldestro imitatore di Plutarco, assolutamente inidoneo a sviluppare un discorso articolato sull'argomento.

Che tali contraddizioni (ma sarebbe piú proprio parlare di 'antilogie')<sup>50</sup> esistano è fuor di dubbio, e sono perfino piú numerose di quelle messe in evidenza dall'implacabile demolitore dell'opuscolo. Di esse diamo qui di seguito un elenco sistematico, che mette a confronto in forma di *synkrisis*<sup>51</sup> alcune opposte affermazioni contenute rispettivamente nell'encomio dell'acqua e in quello del fuoco.

gruppo di opere vanno compresi anche scritti quali *De latenter vivendo* e *Stoicos absurdiora poetis dicere*, in cui affiora già l'avversione dell'autore nei confronti del Giardino e del Portico.

JURÁN LÓPEZ 2005-2006 parla di 'antilogie sofistiche' in Plutarco, distinguendo però tra un "uso de la antilogía derivado de las escuelas de Rétorica y el que de la misma hacían los sofístas de la época de Pericles: su divorcio de la vida in escuelas frente con ella en los de época clásica" (p. 36). Sulla scia di BARIGAZZI 1993 (vd. nota prec.) la studiosa ispanica, pur riscontrando nelle declamazioni giovanili del Cheronese la presenza del primo tipo di antilogie, intravede già in quelle di tipo 'etico-storico', quali De Alexandri fortuna aut virtute o De gloria Atheniensium, una certa tendenza a distaccarsene, tendenza che diverrà piú marcata in opere successive come il De genio Socratis, alla cui analisi il saggio della stessa Durán López è appunto dedicato. Nulla si dice in esso dell'Aquane, ma c'è da supporre ex silentio che le antilogie contenute nell'opuscolo rimandino piú direttamente a quelle di tipo neosofistico, adoperate dal giovane Plutarco con una "excesiva fidelidad a las recetas y fórmulas escolares" (p. 34).

<sup>51</sup> Su questo versante l'attenzione degli studiosi si è soprattutto soffermata sulle *synkriseis* con cui si chiudono quasi tutti i 'dittici' biografici delle *Vite*, mentre meno frequentemente l'analisi di tale procedimento ha riguardato le opere comprese nel *corpus* dei *Moralia*. Fra i contributi più recenti su questo specifico ambito ci limitiamo a segnalare quello di Duff 2000, mentre sul tema in generale si possono vedere quelli di FOCKE 1923 e di SWAIN 1992.

ENCOMIO DELL'ACQUA (955D - 957B)

L'acqua risulta utile in ogni circostanza, mentre a volte schiviamo il calore del fuoco perché risulta insopportabile [955F].

La morte è il venir meno dell'umidità, tanto che i morti sono detti *alibantes*, "privi di *libas* (umore)" [956A].

L'uomo è vissuto spesso senza fuoco, mai senz'acqua [956A-B].

Le piante e i frutti germogliano e prosperano grazie all'umidità del suolo [956C-D].

L'acqua è in grado di fornire il suo aiuto direttamente, senza alcun trattamento preliminare [956D].

L'acqua non è mai nociva, mentre gli effetti dal fuoco possono essere devastanti [956D-E].

L'acqua genera da sé un quinto elemento, il mare, che è da sempre una via di comunicazione fra i popoli e un fattore di progresso [956F - 957B].

ENCOMIO DEL FUOCO (957B - 958E)

Il calore è sempre indispensabile per mantenere in vita ogni cosa e conservarla nella condizione che le è propria [957C].

La morte è il completo estinguersi del calore, ma non dell'umidità, che infatti fa imputridire i cadaveri [957E].

Si ha un bel dire che in certi casi l'uomo vive anche senza il fuoco: la verità è che l'uomo non può esistere del tutto senza di esso [958B].

La terra senza calore è sterile e non produce alcun frutto [957C].

L'acqua ha sempre bisogno di apporti esterni, mentre il fuoco basta a se stesso per le sue numerose proprietà [958D].

L'acqua apporta maggiori benefici se scaldata mentre di per se stessa può rivelarsi dannosa [958A].

È il calore a far sí che dal mare possa trarsi maggior giovamento [958B], e al fuoco si deve il progresso umano, tanto che Efesto è ritenuto il maestro delle arti [958D]. È ovvio che un lettore moderno, soprattutto se non aduso a un simile modo di impostare una questione, non può che rimanere disorientato, e lo stesso Sandbach finisce per ammetterlo, ma proprio di questo argomento si serve per confermare il suo giudizio assolutamente negativo sulla qualità dell'opuscolo<sup>52</sup>. In realtà, invece, lo schema appena riportato dimostra che l'*Aquane*, pur nei limiti dovuti allo statuto del genere letterario di appartenenza, è strutturato in modo abbastanza organico, tenendo conto che "Plutarch often uses *synkrisis*, both in the *Parallel Lives* and in his other works, not to demonstrate the superiority of one side of an equation over the other, but rather to explore the issues raised as a whole"<sup>53</sup>.

Vero è che il retore Elio Teone, cui si deve una delle piú note raccolte di progymnasmata<sup>54</sup>, a proposito delle synkriseis, afferma che esse γίνονται οὐ τῶν μεγάλην πρὸς ἄλληλα διαφορὰν ἐχόντων<sup>55</sup>, il che non si adatterebbe certamente a un confronto tra opposti, come lo sono l'acqua e il fuoco; ma è vero anche che in questo caso la διαφορά, pur essendo oggettivamente μεγάλη, riguarda due dei quattro tradizionali elementi, dotati ciascuno di proprie e rilevanti δυνάμεις, che si prestano a costruire opposti ἐγκώμια contenenti studiate e simmetriche antilogie<sup>56</sup>.

Esempi di tale procedimento sono tutt'altro che infrequenti nel Plutarco dei Moralia, e non solo nell'ambito degli scritti generalmente annoverati fra le giovanili declamationes o comunque specificamente riconducibili al genere retorico-epidittico. Infatti, come già è stato rilevato<sup>57</sup>, in diverse opere plutarchee vengono opposte συζυγίαι fra di loro antitetiche, come quelle animali terrestri/animali marini (De sollertia animalium), uomini/animali (Bruta animalia ratione uti), uomini/donne (De mulierum virtutibus), corpo/anima (De libidine et aegritudine), ecc., spesso in base a una struttura di tipo 'agonale'<sup>58</sup> che ha tra i suoi precedenti piú celebri la contesa esopica tra la volpe e il leopardo, riportata dallo stesso Plutarco all'inizio dell'Animine an corporis (500A), o quella fra l'ulivo e l'alloro compresa nei perduti Giambi di Callimaco.

Che l'ingenium ancora acerbo dell'autore o la mancata revisione siano alla base di qualche incongruenza e sfasatura è tesi senz'altro sostenibile, ma ciò non implica necessariamente il carattere spurio dell'opuscolo né legittima i severi giudizi che su di esso sono stati espressi.

Viceversa la synkrisis plutarchea rientra perfettamente, per le sue caratteristiche strutturali e contenutistiche, nella definizione che di essa dà il retore Aftonio: "La synkrisis è un discorso di tipo comparativo (λόγος ἀντεξεταστικός) che a partire da un processo di accostamento (ἐκ παραθέσεως) associa all'oggetto del paragone (τῷ παραβαλλομένω) ciò che risulta maggiore o uguale (τὸ μεῖζον ἢ τὸ ἴσον)"59.

Applicando dunque queste notazioni allo specifico caso dell'Aquane, si può senz'altro affermare che già nell'esordien-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> "To write an exercise on the comparative utility of fire and water may seem so difficult to us moderns who do not have such tasks as part of our education, that we do not easily recognize how badly the topic is here handled" (SANDBACH 1939, p. 201)

<sup>53</sup> DUFF 2000, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Per i suoi possibili influssi sul giovane Plutarco dell'*Aquane* si veda la nota 15.

<sup>55</sup> Progymn. 10 (112, 30-31 Patillon).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Subito dopo lo stesso Teone afferma, a mo' di esempio, che sarebbe ridicola una *synkrisis* tra Achille e Tersite per stabilire chi sia il più valoroso fra i due, ma – aggiungiamo noi – non lo sarebbe altrettanto una tra Achille e Odisseo, modelli eroici per molti versi antitetici, eppure ciascuno potenzialmente adatto a riportare la palma della vittoria.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> MILAZZO 1991, p. 426.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> "Nella storia [...] di questa forma letteraria [scil. la synkrisis], che scaturí dalla tendenza agonistica dello spirito greco, Plutarco occupa un posto di primo piano" (ZIEGLER 1965, p. 359).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Progymn. 10 Rabe.

te Plutarco, al di là dei comprensibili limiti dovuti alla poca esperienza, si cominciano a delineare con una certa chiarezza quei caratteri che la synkrisis assumerà nelle opere della maturità, fino a costituire un procedimento ricorrente in tutta la sua produzione e a marcare soprattutto il grandioso edificio delle Vite parallele. Proprio in queste, infatti, essa si fa 'carne e sangue', passando dalle astratte comparazioni dei Moralia (elementi naturali, animali, tipi umani) alle concrete qualità fisiche e spirituali dei grandi personaggi greci e romani che hanno segnato il corso della storia.

#### SOMMARIO DELL'OPERA

- 1 (955 D 955 E). Pindaro ritiene l'acqua elemento piú prezioso del fuoco ed Esiodo la pone all'origine del mondo. Alcuni però non condividono tale opinione e assegnano il primo posto al fuoco, considerandolo il seme da cui tutto nasce e in cui tutto si ricompone. Per risolvere la questione occorrerà dunque esaminare le ragioni addotte dai sostenitori dell'una e dell'altra tesi.
- 2 (955 F 956 B). L'elemento che può definirsi il più utile è quello di cui non si può fare a meno in nessun caso. In questo senso è l'acqua, e non il fuoco, ciò di cui l'uomo avverte la necessità in qualunque stagione e in qualunque condizione fisica, poiché la sua mancanza impedirebbe la stessa esistenza del genere umano. C'è stato un tempo remoto in cui gli uomini ignoravano il fuoco: lo attesta il mito di Prometeo, il quale lo scoprì e lo donò loro con un ingegnoso espediente. Invece essi non sono mai vissuti privi di acqua.
- 3 (956 B-C). L'uomo è l'unico fra gli esseri viventi a servirsi del fuoco per le sue necessità, mentre tutti gli animali, a qualunque specie appartengano, vivono e si nutrono senza ricorrere a esso.
- 4 (956 C-D). Anche le piante e i frutti, di cui l'uomo si nutre, o non partecipano affatto del calore prodotto dal fuoco o lo fanno in quantità minima e in modo impercettibile, mentre è l'acqua ad assicurare che i vegetali germoglino e prosperino: perfino il grano, al di là della sua apparenza di cibo secco, rivela la propria natura umida nei processi di modificazione cui viene sottoposto.
- 5 (956 D-E). In assoluto risulta piú utile ciò che non reca mai danno, che ci si può procurare con maggiore facilità e che si può usare direttamente. Il fuoco non presenta nessu-

na di queste tre caratteristiche, e anzi sono i ricchi e i sovrani ad averne piú dei poveri e dei cittadini comuni; invece l'acqua è un bene che tutti possono procacciarsi agevolmente e senza ricorrere ad alcuno strumento per produrlo.

6 (956 E-F). La minore utilità del fuoco rispetto all'acqua è anche dimostrata dalla sua tendenza a propagarsi, se maneggiato senza controllo, con conseguenze spesso disastrose, nonché dalla sua incapacità a combinarsi proprio con l'acqua, mentre questa può adoperarsi senza alcuna precauzione e non rifiuta di unirsi al fuoco, divenendo anzi ancora piú salutare se riscaldata da esso, come nel caso delle sorgenti termali.

7 (956 F - 957 B). Non solo l'acqua è uno dei quattro elementi, ma ne produce un quinto, cioè il mare: esso costituisce da sempre una via di comunicazione fra gli uomini ed è sempre stato quindi un fattore di progresso e di civiltà.

8 (957 B-C). A questo modo di argomentare si potrebbero tuttavia avanzare delle obiezioni in favore del fuoco. Infatti tra i quattro elementi la terra e l'acqua hanno funzione di materia e costituiscono la sostanza di tutte le cose, ma rimarrebbero inerti se l'aria e il fuoco non infondessero in esse capacità generativa e riproduttiva. Cosí la terra senza calore sarebbe sterile e incapace di generare i suoi frutti, ed è proprio la mancanza di fuoco o la sua scarsa presenza che rende infeconde le rocce.

9 (957 C - 958 A). L'acqua non è in grado di mantenersi vitale se privata del calore che consente a tutte le cose di conservarsi nel proprio stato originario: ne sono una prova le paludi e le acque stagnanti, che marciscono proprio per mancanza di calore. La morte non è altro che il completo estinguersi del calore, come si può osservare nei cadaveri, che sono freddi e rigidi, e perfino nei corpi viventi, in cui le parti meno calde, come i capelli e le ossa, sono anche le meno sensibili. Quanto alle piante e ai frutti, essi non sono generati dalla

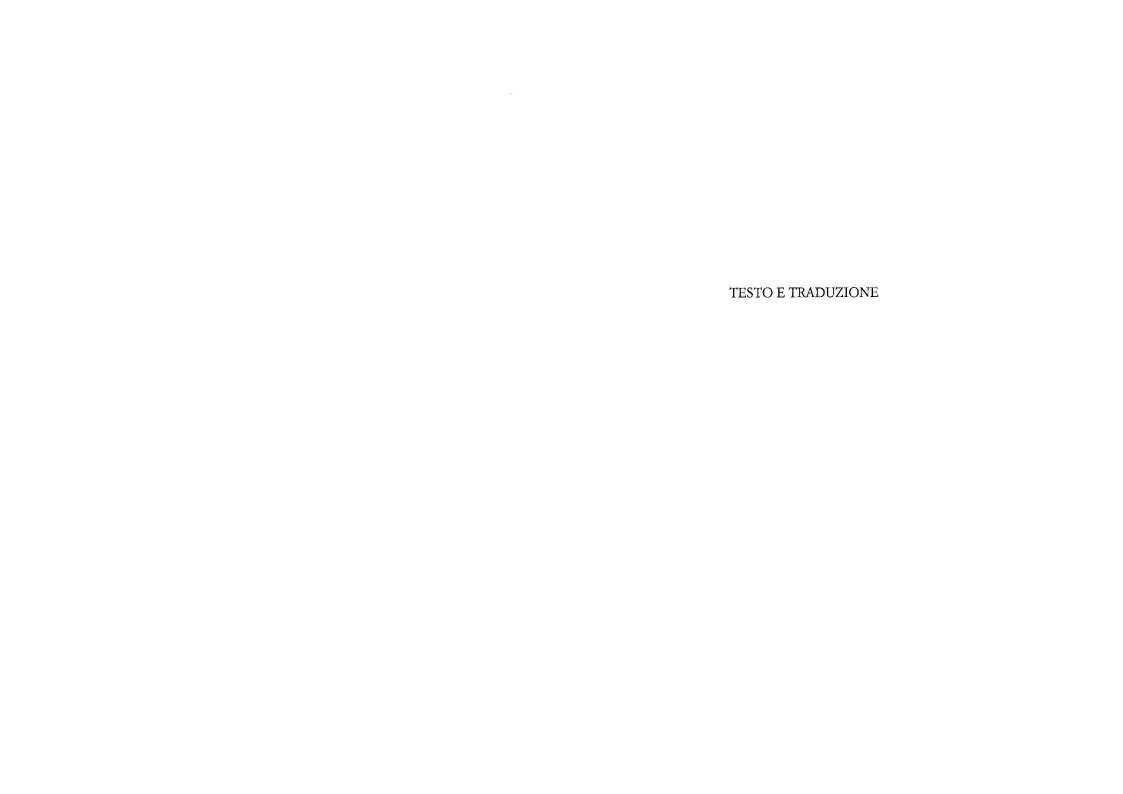
semplice umidità, ma da questa in associazione col calore.

10 (958 A-B). Ricapitolando: per adoperare il fuoco non occorre l'acqua, mentre quest'ultima ha bisogno di essere riscaldata per produrre effetti benefici; inoltre l'acqua risulta utile solo al tatto per coloro che se ne servono, mentre il fuoco lo è a tutti altri sensi, giacché può essere visto anche a distanza

11 (958 B-C). Non è esatto affermare che l'uomo sia vissuto o possa vivere anche senza il fuoco, e coloro che non ne avvertono la necessità devono ciò alla sovrabbondanza di calore che è già in essi. Inoltre l'acqua, per essere utilizzata al meglio, ha sempre necessità di apporti esterni, mentre il fuoco è del tutto autosufficiente, come un comandante che ha munito cosí bene la città da non avere bisogno di truppe alleate. La superiorità del fuoco è poi dimostrata dal fatto che il suo impiego ottimale passa attraverso l'uso della ragione, facoltà assente nei bruti, ma proprio per questo qualità distintiva della specie umana.

12 (958 D). Se è vero che le arti sono quanto di piú utile esiste per la vita degli uomini, bisogna riconoscere che il fuoco ne ha reso possibile la scoperta e la conservazione, tanto che Efesto viene ritenuto il primo maestro di esse. Inoltre il fuoco, illuminando la notte, consente all'uomo di raddoppiare il tempo della sua esistenza, rivelandosi cosí l'elemento di maggiore utilità.

13 (958 D-E). Nessuno dei sensi percepisce l'elemento liquido senza che vi siano mescolati anche l'aria o il fuoco, mentre di quest'ultimo è partecipe ogni senso, e soprattutto la vista, che di tutti è il piú acuto proprio per la sua natura ignea. Da essa traiamo la nostra fede negli dèi, e con essa, come afferma Platone, siamo capaci di conformare l'anima ai moti celesti.



#### ΠΟΤΕΡΟΝ ΥΔΩΡ Η ΠΥΡ ΧΡΗΣΙΜΩΤΕΡΟΝ

Aquane an ignis sit utilior (62, Pl. 20, Cat. Lampr. 206, 955D-958E)

- 955D 1. ' "Αριστον μεν ύδωρ, ὁ δὲ χρυσὸς αἰθόμενον πῦρ ',
  - Ε φησιν ὁ Πίνδαρος · ἄσθ' οὖτος | μὲν δευτέραν ἄντικρυς εἰπὼν
    - ΄ ἤτοι μὲν πρώτιστα Χάος γένετο ΄・

τοῖς πλείστοις γὰρ ἀνομακέναι δοκεῖ τὸ ὕδωρ τοῦτον τὸν τρόπον παρὰ τὴν χύσιν. 'Αλλὰ τὸ μὲν τῶν μαρτύρων ἑκάτερος ἴσον, ἐπεὶ καὶ τὸ πῦρ εἰσιν οἱ τοῦ παντὸς ἀρχὴν ἀποφαινόμενοι καὶ οἶον σπέρμα τοῦτ' ἐξ ἑαυτοῦ τε πάντα ποιείν καὶ εἰς ἑαυτὸ ἐκλαμβάνειν κατὰ τὴν ἑκπύρωσιν. 'Αφέμενοι δὲ τῶν ἀνδρῶν σκεψώμεθα τοὺς εἰς ἑκάτερον λόγους, πῆ μᾶλλον ἄγουσιν ἡμᾶς.

2. 'Αρ' οὖν οὐ χρησιμώτερον ἐκεῖνο, οὖ πάντοτε F καὶ διηνεκῶς | δεόμεθα καὶ πλείστου, καθάπερ ἐργαλεῖον καὶ ὄργανον καὶ, νὴ Δία, φίλος ὁ πάσης ὥρας

Codd.: CYJ(j)W(O) N  $\beta(\tau)$  XvG h(i)M  $\alpha AE\gamma(\kappa)\xi$  ba v Codd. cognatione conexi:  $\Psi = CYIWc$ ;  $\Gamma = XvG$ ;  $\Pi = \alpha AE\xi$ ;  $\Theta = ba$ .

ΤίτιΙιις Πότερον ύδωρ ἢ πῦρ χρησιμώτερον  $\mathbf{O}$  (We. Hu.): Περὶ τοῦ πότερον ύδωρ ἢ πῦρ χρησιμώτερον Γ h Π v (edd.) Πότερον χρησιμώτερον πῦρ ἢ ύδωρ Cat. Lampr.  $\parallel$  955E 4 Χάος Hesiodi edd.: χάος Plutarchi edd.  $\mid$  7 έκάτερος ΨNGM¹ (We.): έκάτερον G¹hM² (Rei.) έκατέρωθεν Θ έκατέρω Iannot. (Wy.) έκατέροις Be. (Hu. He.) έκατέρωσ dub. Hu.¹  $\mid$  9 έκλαμβάνειν  $\mathbf{\Omega}$  (edd.): ὑπολαμβάνειν Rei. Ha. ἀναλαμβάνειν SVF II 599. 602  $\mid$  F 1 πλείστου ΠΘν (edd.): πλείστοις ΨΧυ πλείστοις (sic) Ν πλείστως GhM¹ac πλείστων Μ¹ac  $\mathbf{\alpha}^1$  πλειστάκις  $\mathbf{G}^{\rm img}$ 

# SE SIA PIÚ UTILE L'ACQUA O IL FUOCO

- 955D 1. "Ottima l'acqua, e l'oro fuoco ardente",
  - E dice Pindaro<sup>1</sup>, assegnando cosí chiaramente il secondo posto al fuoco; e con lui concorda anche Esiodo quando afferma che

"in principio fu Caos"2:

infatti i piú ritengono che in questa maniera egli designi l'acqua, con riferimento al suo defluire (*chysin*)<sup>3</sup>. Tuttavia i testimoni a favore dell'uno o dell'altro elemento<sup>4</sup> finiscono col bilanciarsi, giacché anche riguardo al fuoco vi sono quelli che lo assumono a principio dell'universo<sup>5</sup>, paragonandolo a un seme che da se stesso produce tutte le cose e in se stesso le riceve al momento della conflagrazione<sup>6</sup>. Tralasciando di menzionare esplicitamente i sostenitori delle due tesi, vediamo di esaminare entrambi i punti di vista, per stabilire a quali conclusioni ci conducono.

Non è forse vero che l'elemento piú utile risulta
 quello di cui in ogni circostanza e costantemente avvertiamo l'assoluta necessità, come fosse uno strumento di lavoro o un utensile o – per Zeus – un amico sempre

καὶ παντός καιρού παρών ἕτοιμος; Καὶ μὴν τὸ μὲν πύρ οὐ πάντοτε χρήσιμον, ἔστι δ' ὅτε καὶ βαρυνόμεθα καὶ ἀποσπώμεθα τοῦ δ' ὕδατος χρεία καὶ χειμώνος καὶ θέρους καὶ νοσοῦσι καὶ ὑγιαίνουσι, νυκτὸς καὶ 956Α μεθ' ήμέραν, καὶ οὐκ ἔστιν ὅτ' ἄνθρωπος οὐ δείται. 'Αμέλει τους ἀποθανόντας 'άλίβαντας' καλούσιν ώς ένδεεις 'λιβάδος', τουτέστιν ύγρότητος, και παρά τουτο στερουμένους τοῦ ζῆν. Καὶ ἄνευ μὲν πυρὸς ἦν πολλά, ύδατος δ' οὐδέποτ' ἄνθρωπος. Έπεὶ τὸ ἐξ άρχης καὶ ἄμα τη πρώτη καταβολή τῶν ἀνθρώπων χρησιμώτερον τοῦ ὕστερον εύρεθέντος. δήλον γὰρ ώς τὸ μὲν ώς ἀναγκαῖον ἡ φύσις ἔδωκε, τὸ δὲ περιουσία της χρήσεως μάχη και μηχανή τις εδρεν. Ύδωρ μεν οὖν οὐκ ἔστιν εἰπεῖν ὅτ' οὐκ ἦν ἀνθρώποις οὐδέ τις εύρετης λέγεται θεών η ήρώων σχεδόν γάρ γενομένων εύθύς ύπηρχε καὶ τὸ γεγενήσθαι παρείχεν ή δὲ πυρὸς χρῆσις ἐχθές φασι καὶ πρώην ὑπὸ Προμη-

F 3 παρών Μ2ΠΘν (edd.): παρήν ΨΝΓhΜ1 παρείναι G3mg 5 άποσπώμεθα O (edd.): ἀποσπόμεθα N ἀποσπώμεν G¹ ἀπωθούμεθα We, ἀφοσιούμεθα vel ἀποστρεφόμεθα vel δυσωπούμεθα Wy.1 ἀποψώμεθα Be.1 6 νυκτός O (edd.): καὶ νυκτός X Herw. 956Α 2 ἀμέλει Ο: ἀμέλει καὶ NM²ΠΘν (edd. ante Be.) | 3-4 τοῦτο O (edd. Cast.); τοῦτο τοὺς ΨΝΓhΜα¹ (Be.) 4 τοῦ O (edd.): ότου CYJ¹ΓhΜα¹ ὅταν W ότε N οὕτω i 5 πολλά O (Be. We.): πολλάκις ξ<sup>2</sup> Si. Post (He. Hu.) ποτέ Ald. (Rei. Wy.) πάλαι dub. Be¹ (Herw.) πολλούς <χρόνους> Zie. Ι ὕδατος Ω (edd.) άνευ ὕδατος Χy. (Wy.1) | 'Επεὶ J2 O (Wy. dub. Be.1 dub. def. Po.): ἐπὶ ΨNX (dub. Be.1) ἔτι O4 (Hu.) ἔτι δὲ Be. (He.) ἔστι δὲ Mez. (Dü. We.) 6 ἀνθρώπων <ὑπάρχον> Crön. (Hu.¹) | 8 ὡς ἀναγκαῖον We.¹ (Hu.): οὕτως ἀναγκαῖον O (We.) ὄντως ἀναγκαῖον Mez. (Dü. Be, He.) ἀναγκαῖον ούτως Ald. (Rei. Wy.) ἀναγκαίως Ιτ | 9 μάχη Ω (We.): τέχνη Wy. (Be. Hu.) τύχη Ald. (edd.) | 12 ὑπῆρχε καὶ τὸ γεγενῆσθαι G<sup>3</sup> Ald. (edd.): ύπηρχε τὸ γεγενήσθαι O († We. Hu.) παρείχεν τό τε <δια>γίνεσθαι Po.

pronto ad assisterci a ogni ora e in ogni evenienza? Sotto questo aspetto il fuoco non è utile in tutte le occasioni, ma ci sono casi in cui il suo calore risulta per noi opprimente e dobbiamo allontanarcene; invece ci serviamo dell'acqua sia d'inverno sia d'estate, sia da 956A infermi sia da sani, sia di notte sia di giorno, e non ci sono volte in cui un uomo non ne avverta la mancanza. È indubbiamente per questo motivo che i morti vengono chiamati alibantes, in quanto privi di libas, cioè di "umore", ragion per cui sono anche privi di vita. L'uomo è vissuto per la maggior parte del tempo<sup>8</sup> senza fuoco, mai senz'acqua. Ora ciò che è esistito dall'inizio e ha accompagnato l'uomo fin dalla sua prima comparsa è piú utile di ciò che è stato scoperto successivamente: risulta infatti chiaro che il primo dei due elementi ci fu dato dalla natura in quanto indispensabile, mentre il secondo fu trovato mediante un travagliato espediente9 e destinato a usi non strettamente necessari. Riguardo all'acqua, dunque, non è possibile affermare che vi sia stata un'epoca in cui gli uomini ne fossero privi, né se ne attribuisce la scoperta a qualcuno degli dèi o degli eroi: infatti essa esistette quasi fin dall'istante in cui gli uomini comparvero, anzi ne per-B mise la nascita<sup>10</sup>. Invece l'uso del fuoco, dicono, fu introdotto in un recente passato da Prometeo<sup>11</sup>: la vita è

θέως βίος πυρὸς ἄνευ, οὐκ ἄνευ δ' ὕδατος ἦν. Καὶ τὸ μὲν πλάσμα τοῦτο μὴ εἶναι ποιητικὸν ἀποδείκνυσιν ὁ καθ' ἡμᾶς βίος ἔστι γὰρ ἀνθρώπων γένη τινὰ χωρὶς πυρὸς ποιούμενα τὴν δίαιταν, ἄοικα καὶ ἀνέστια καὶ ὑπαίθρια καὶ Διογένης δ' ὁ κύων ἥκιστα προσεχρῆτο πυρί, ὅστε καὶ πολύποδα καταπιὼν ἀμόν ' οὕτως ὑπὲρ ὑμῶν ' εἶπεν ' ὧ ἄνδρες, παραβάλλομαι '. Χωρὶς δ' ὕδατος οὔτε καλόν τις ἐνόμισε ζῆν οὕτε δυνατόν.

- 3. Καὶ τί μικρολογοῦμαι τὴν τῶν ἀνθρώπων ἐπερχόμενος φύσιν; Πολλῶν γὰρ ὄντων, μᾶλλον δ' C ἀπείρων γενῶν τὸ τῶν ἀνθρώπων σχεδὸν μόνον οἶδε πυρὸς χρῆσιν, τὰ δὲ λοιπὰ ἀπύροις χρῆται διαίταις καὶ τροφαῖς, καὶ βίος αὐτοῖς νεμομένοις, ἱπταμένοις, ἕρπουσιν ἀπὸ ῥιζῶν καὶ καρπῶν καὶ σαρκῶν ἄνευ πυρός 'ὕδατος δὲ χωρὶς οὐκ ἔναλον οὐδὲ χερσαῖον οὐδ' αἰθέριον καὶ γὰρ τὰ σαρκοβόρα τῶν ζώων, ὧν ἔνιά φησι μὴ πίνειν 'Αριστοτέλης, τῷ γ' ἐντὸς ὑγρῷ χρώμενα διαζῆ. Τοῦτ' οὖν χρησιμώτερον, οὖ μηδεμία ζωὴ φύσις ἄνευ ἵσταται καὶ διαμένει.
  - 4. Μετίωμεν ἀπὸ τῶν χρωμένων ἐπὶ ταῦθ' οἰς χρώμεθα, φυτὰ καὶ καρπούς. Τούτων ἃ μὲν οὐδ' ὅλως

Β 3 post Προμηθέως lacunam indicavit Rei., quem ceteri edd. sunt secuti (tamen Wy.¹ ἐπορίσθη vel simile iam requisiverat) <εύρῆσθαι (vel δεδείχθαι), τέως δ' όμως ὸ> Be.¹ <τοῖς ἀνθρώποις ἑδόθη, πρότερον δ' αὐτοῖς (δ' ἄμοιρος Po.) ὸ> βίος Post (We.¹) <δέδεικται, πρότερον δ' ὁ τέως> Mil. Ι πυρὸς ἄνευ, οὐκ Θ: πυρός, οὐκ  $\mathbf{O}$  (edd.) ἄπυρος, ούκ  $\mathbf{Be}$ .¹ <χωρὶς μὲν> πυρός, οὐκ Mil. Ι 9 ὑμῶν hM²ΠΘ: ἡμῶν  $\mathbf{O}$  Ι 12 γὰρ ὅντων Μεz. (Wy.¹): παρόντων  $\mathbf{\Omega}$  (edd. ante Be.) Ι 13 γενῶν Π²Θ: γενεῶν  $\mathbf{O}$  Ι  $\mathbf{C}$  5 οὐδὲ χερσαῖον  $\mathbf{\Omega}$  (edd. ante Be.): οὐδὲν οὐδὲ χερσαῖον Be. (He.) οὐδὲν οὐ χερσαῖον We. οὐ χερσαῖον Po. (Hu.) Ι 6 οὐδ' αὐθέριον ΠΘ (edd.): οὐκ αὐθέριον  $\mathbf{O}$  (We. Hu.) + 7 τῷ γ' ἐντὸς ὑγρῷ ΦΝΤΜ¹ τῶν γ' ὄντων ὑγρῷν hΘ τόῖς ὄντως ὑγρῆς  $\mathbf{C}^{2ms}$  | 8 διαξῆ  $\mathbf{O}$  (Wy. † οὐλ): διαζῆν  $\mathbf{O}$  (Rei. Wy.  $\mathbf{E}$  Σωὴ  $\mathbf{O}$  (We. Hu.): ζωῆς  $\mathbf{E}$  Γμ²Γιν (edd.) ζωὴ ἡ  $\mathbf{G}$ 

esistita in assenza di fuoco ma non di acqua<sup>12</sup>. E che ciò non sia una finzione poetica lo dimostra lo stesso tipo di esistenza che conduciamo: infatti vi sono certe razze di uomini che vivono senza fuoco, senza abitazioni né focolari, a cielo aperto; e Diogene il Cinico adoperava il fuoco il meno possibile, al punto che, nel trangugiare un polpo crudo, ebbe a dire: "Cosí per voi, o signori, metto a repentaglio la mia vita"<sup>13</sup>. Invece senz'acqua nessuno ha mai ritenuto la vita né gradevole né possibile.

- 3. Ma perché mi perdo in minuzie, occupandomi solo della natura umana? Il fatto è che, pur essendovi molte, e addirittura innumerevoli, specie di viventi, quella degli uomini è pressoché la sola a conoscere l'uso del fuoco, mentre tutte le altre vivono e si nutrono facendone a meno: cosí ogni altro essere che pascola, vola o striscia trae sostentamento da radici, frutti e carni senza bisogno di fuoco, mentre in assenza di acqua non ne può esistere alcuno, né in mare né sulla terra e neppure nell'aria<sup>14</sup>: infatti anche gli animali carnivori, alcuni dei quali secondo Aristotele<sup>15</sup> non bevono, vivono assimilando l'umido contenuto nel cibo. Dunque l'elemento piú utile è proprio questo, senza il quale nessuna creatura vivente può esistere o sopravvivere.
  - 4. Passiamo ora da coloro che si nutrono ai prodotti di cui noi ci nutriamo, e cioè piante e frutti. Di questi, alcuni non partecipano assolutamente del calo-

θερμοῦ μετείληφεν, ἃ δ' ἤκιστα καὶ ἀδήλως: ἡ δ' ὑγρὰ φύσις βλα|στάνοντα πάντα παρέχεται καὶ αὐξανόμε
D να καὶ καρποφοροῦντα: καὶ τί με δεῖ καταριθμεῖσθαι μέλι καὶ οἶνον καὶ ἔλαιον καὶ τὰ λοιπά, ὅσα τρυγῶμεν καὶ ἀμέλγομεν καὶ βλίττομεν, ἐν φανερῷ κείμενα, ὅπου γε καὶ ὁ πυρός, δοκῶν εἶναι τῆς ξηρᾶς τροφῆς, μεταβολῆ καὶ σήψει καὶ διαχύσει τοῦ ὑγροῦ γίγνεται;

5. Καὶ μὴν καὶ χρησιμώτερον ὁ μηδέποτε βλάπτει. Πῦρ μὲν οὖν ῥέον ὀλεθριώτατον, ἡ δ' ὕδατος φύσις οὐδέποτε βλαβερά. Καὶ μὴν δυεῖν ἀφελιμώτερον τὸ εὐτελέστερον καὶ χωρίς τινος παρασκευῆς τὴν ἐξ αὐτοῦ παρέχον ἀφέλειαν. Ἡ μὲν οὖν ἀπὸ τοῦ πυρὸς χορηγίας δεῖται καὶ ὕλης διὰ τοῦτο μετέ|χουσιν αὐτοῦ πλέον πλούσιοι πενήτων, βασιλεῖς ἰδιωτῶν τὸ δ' ὕδωρ καὶ τοῦτ ἔχει φιλάνθρωπον, τὴν ἰσότητα καὶ τὸ ὅμοιον οὐ δεῖται γὰρ ὀργάνων οὐδ' ἐργαλείων, ἀπροσδεές, αὐτοτελὲς ἀγαθόν.

6. Έτι μήν, δ πολυπλασιαζόμενον τὴν ἀφέλειαν ἀπόλλυσιν, ἀχρηστότερον τοιοῦτον δὲ τὸ πῦρ, οἱον θηρίον παμφάγον καὶ δαπανών τῶν παρακειμένων,

D 1-2 αὐξανόμενα (αὐξανομένη ΨΝΓhM¹)  $\mathbf{O}$  (edd.): καὶ αὐξανόμενα  $\mathbf{\Theta}$  (Hu.) | 3 μέλι καὶ We. (Hu. He.): μὲν καὶ ΨΝΓihΜα¹(Be.) α²σσ om. AΕΘν (Rei. Wy. Dü.) μὲν h | ὅσα  $\mathbf{O}$  (edd.): πανθ' ὅσα ΠΘ (Be.) | 4 βλίττομεν  $\mathbf{G}^4$  (Wy.¹ edd.): βλέπομεν  $\mathbf{\Omega}$  (Rei. Wy.) | 5 πυρός  $\mathbf{O}$  (edd.): πῦρ ΨΝΓhΜ¹ τυρός Emp. | 9 ρέον  $\mathbf{O}^3$  (Mez. Be. He.): ραγδαίον Po. (Hu.) ράον ΨΝΘνΓh (Rei. Wy. †We.) ράδιον ΜΠ (Dü.) | 10 μὴν δυείν  $\mathbf{O}^3\mathbf{\Theta}$  (edd.): μὴ δυσίν ΨΝΧ μὴν δυσίν  $\mathbf{J}^2\mathbf{v}\mathbf{G}$  ἐν δυσίν JhΜΠ (Rei. Wy. Dü.) δυσίν  $\mathbf{V}^2\mathbf{U}\mathbf{G}$  ἐν δυσίν JhΜΠ (Rei. Wy. Dü.) δυσίν  $\mathbf{V}^2\mathbf{U}\mathbf{G}$  ἐν δυσίν  $\mathbf{V}^2\mathbf{U}\mathbf{$ 

re, altri in quantità minima e in modo irrilevante; invece è proprio l'elemento umido a far sí che in natura D tutto germogli, maturi e dia frutto: e perché dovrei elencare uno per uno alimenti quali il miele, il vino, l'olio e ogni altro prodotto che proviene dalla vendemmia, dalla mungitura o dalla smielatura e che ci appare manifestamente liquido, quando perfino il grano, che pure ha l'aspetto di un cibo secco, rivela la sua natura umida nei processi di trasformazione, fermentazione e liquefazione cui va soggetto?

5. D'altronde, risulta piú utile ciò che non reca mai danno. Ma il fuoco, quando forma una colata<sup>17</sup>, produce le piú disastrose rovine, mentre la natura dell'acqua non è in nessun caso nociva. A ciò si può aggiungere il fatto che, fra due elementi, è maggiormente utile quello che ci si può procurare con minor dispendio e che è in grado di fornire il proprio aiuto direttamente, senza alcun trattamento preliminare: ora, l'impiego del fuoco richiede approvvigionamento E di combustibile, ed è per questo motivo che possono procurarsene in quantità maggiore i ricchi piuttosto che i poveri, i sovrani piuttosto che i privati cittadini; invece l'acqua anche in ciò si dimostra benefattrice del genere umano, nel fatto che garantisce l'assoluta uguaglianza18: infatti essa non ha bisogno di strumenti o di utensili, essendo un bene che di nulla necessita ed è in sé compiuto.

6. E ancora, ciò che moltiplicandosi<sup>19</sup> annulla il giovamento è di minore utilità: cosí il fuoco, come una fiera onnivora<sup>20</sup>, finisce col consumare tutto quello che

D 5-7 cf. Plut. soll. anim. 968A

καὶ μεθόδω καὶ τέχνη μάλλον καὶ μετριότητι ἢ τῆ αύτοῦ φύσει ἀφέλιμον τὸ δ' ὕδωρ οὐδέποτε φοβερόν. Καὶ μὴν δυείν τὸ μετὰ τοῦ ἐτέρου χρησιμώτερον πῦρ μὲν οὖν οὐκ ἐπιδέχεται τὸ ὑγρὸν οὐδὲ τῆ δι' αὐτοῦ κοινω-Ε νία χρήσιμον, ὕδωρ δ' ἐστὶ μετὰ πυρὸς ἀφέλιμον | τὰ γοῦν θερμὰ τῶν ὑδάτων ἀκέσιμα καὶ πρὸς θεραπείαν εὐαίσθητα. Καὶ πῦρ μὲν ὑγρὸν οὐκ ἄν τις εὕροι, ὕδωρ δ' ὡς ψυχρὸν οὕτω καὶ θερμὸν ἀφέλιμον ἀνθρώπω.

7. Καὶ μὴν τεττάρων ὄντων στοιχείων τὸ ὕδωρ ἐξ ἑαυτοῦ πέμπτον, ὡς ἄν τις εἴποι, πεποίηκε στοι-957Α χεῖον τὴν θάλασσαν, | οὐδὲν ἦττον ἐκείνων ἀφέλιμον τῶν τ' ἄλλων ἕνεκεν καὶ μάλιστα τῆς ἐπιμιξίας ἄγριον οὖν ἡμῶν ὄντα καὶ ἀσύμβολον τὸν βίον τοῦτο τὸ στοιχεῖον συνῆψε καὶ τέλειον ἐποίησε, διορθούμενον ταὶς παρ' ἀλλήλων ἐπικουρίαις καὶ ἀντιδόσεσι, κοινωνίαν δ' ἐργαζόμενον καὶ φιλίαν. 'Ηράκλειτος μὲν οὖν 'εἰ μὴ ἥλιος' φησίν 'ἦν, εὐφρόνη ἄν ἦν ' ἔστι δ' εἰπεῖν, ὡς, εἰ μὴ θάλαττα ἦν, πάντων ἀγριώτατον ζῶον καὶ ἐνδεέστατον ὁ ἄνθρωπος ἦν. Νυνὶ δὲ τοῦτο μὲν παρ' 'Ινδῶν ἄμπελον τοῖς 'Ελλησιν, ἐκ δὲ τῆς 'Ελλάδος καρπῶν χρῆσιν τοῖς ἐπέκεινα τῆς θαλάσ-

E 9 ἢ ξ² (edd.): deest in ceteris | 11 δυεῖν  $\Omega$  (edd.): δυεῖν <μρησίμουν Rei.¹ | 12 δι αὐτοῦ  $\Omega$  (edd., scil. διηκούση Po.; δι' om. i et suspectum habuit We.¹): δια<χ>ύτου (scil. ὑγροῦ) Hu.¹ || F 2 ἀκέσιμα  $G^{3m}$ hMΠΘ (edd.): ἀκέσιμα τε c (We.) ἀκεσημάτων Ψ ἀκευσημάτων Ν ἀκευσημάτων Χυ ἀκέσιμα τε c (We.) ἀκεσήματα  $G^2$  ἀκέσιμα σωμάτων νΟ³ | 3 εὐαίσθητα O (edd.): ἀναίσθητα O (edd.): ἀναίσθηταν O (edd.): O (edd.): ἀνθρώπων O (edd.): O (edd.)

gli sta vicino, al punto da rivelarsi utile solo se maneggiato con metodo, arte e misura, piuttosto che per la sua stessa natura; invece l'acqua può adoperarsi senza alcun timore. Inoltre, fra due elementi, risulta piú utile quello che può combinarsi con l'altro<sup>21</sup>: ora il fuoco rifiuta di unirsi all'umido, né risulta di alcun giovamento in unione con esso, laddove l'acqua è utile se si mescola al fuoco: infatti le acque termali sono salutari e rispondono alle cure mediche; e mentre non si potrebbe trovare fuoco nel quale sia presente umidità, l'acqua tanto fredda quanto calda risulta giovevole all'uomo.

7. Ma c'è di piú: pur essendo quattro gli elementi fondamentali<sup>22</sup>, l'acqua si potrebbe dire che produce 957A da sé come quinto elemento il mare, non meno utile di quegli altri, soprattutto perché offre la possibilità di stabilire relazioni fra gli uomini: dunque questo elemento, quando la nostra vita era selvatica e disaggregata, la rese incline ai rapporti sociali e le diede compiutezza, risollevandola con la reciproca assistenza e gli scambi commerciali, nonché facendo nascere il senso della comunità e l'amicizia<sup>23</sup>. Come Eraclito afferma che "se non ci fosse il sole, sarebbe sempre notte"24, cosí è anche possibile dire che, se non ci fosse il mare, l'uomo sarebbe<sup>25</sup> fra tutti gli esseri viventi il piú selvaggio e bisognoso. Ora, fu proprio il mare a far arrivare la vite dall'India alla Grecia, e dalla Grecia l'uso delle colture agricole ai popoli della sponda opposta, e a

F 4-957A 1 cf. Plut. prim. frig. 948D | 957A 6-7 Heraclit. fr. 22 B 99 D.-K.; cf. Plut. fort. 98C | A 8-B 1 cf. Eur. fr. 578 Kannicht; Plut. quaest. conv. 738A

σης ἔδωκεν, ἐκ Φοινίκης δὲ γράμματα μνημόσυνα | Β λήθης ἐκόμισε, καὶ ἄοινον καὶ ἄκαρπον καὶ ἀπαίδευτον ἐκώλυσεν εἶναι τὸ πλεῖστον ἀνθρώπων γένος. Πῶς οὖν οὐ χρησιμώτερον ὕδωρ στοιχείω περιττεῦον;

8. 'Η πρὸς τοὐναντίον ἄν τις ἐντεῦθεν ἔχων λέγοι, διότι τέτταρα μὲν στοιχεῖα θεῷ καθάπερ τεχνίτη πρὸς τὴν τῶν ὅλων ἐργασίαν ὑποκείμενα, τούτων δ' αὖ πάλιν ἀλλήλοις διάφορα, πλὴν γῆ μὲν καὶ ὕδωρ ὑποβέβληται δίκην ὕλης ποιούμενα καὶ πλαττόμενα καὶ μετέχοντα κόσμου καὶ τάξεως καὶ τοῦ φύειν γε, φασί, καὶ γεννᾶν, ὅσον ἂν μεταλάβη παρ' ἐτέρων, πνεῦμα μὲν καὶ πῦρ, ποιούντων καὶ δημιουργούντων καὶ κείμενα νεκρὰ τέως ἐπὶ τὴν ¦ γένεσιν ἀνιστάντων τῶν δὲ δυεῖν τούτων αὖθις τὸ πῦρ ἄρχει καὶ ἡγεμονεύει. Δῆλον δ' ἐκ τῆς ἐπαγωγῆς. γῆ τε γὰρ ἄνευ θερμῆς οὐσίας ἄγονος καὶ ἄκαρπος. τὸ δὲ πῦρ ἐκρυὲν

Β 1 <φάρμακα> λήθης Doe. Καὶ ἄοινον Dü. (edd.): δὲ οἶνον Ω (Rei. Wy.) ώστ ἄοινον Emp. ἄοινον δὲ Βε. Ι ἄκαρπον O (edd.): καρπὸν ν (Rei. Wy.) | 3 Πῶς O (edd.): ὡς ΨΝΓhM¹ | στοιχείω Ω (edd.): στοιχείω <τοιούτω> Herw. ἐνὶ στοιχείω dub. He.1 | 5 'H nos: "H edd. Τι Post (He.) | ἐντεῦθεν deest in  $\Pi$  | ἔχων WhM² $\Pi$  Wy. (Dü. Be. He. †Hu.): ἔχον **O** (We.) ἔχοι Wy.¹ έλων Rei. (Wy.¹) ἐπιχειρών Po. | 5-6 λέγοι **O** (edd.): Léyeun h (Wy.1) Léyn v | 6 διότι  $\mathbf{O}$ : διὸ W ὅτι Wy. We. | μὲν  $\mathbf{\Omega}$ (edd.): μεν <φαμέν> vel <ίσμεν> dub. Be. 1 8 άλλήλοις Ω (edd.): εν άλλήλοις Herw. (Hu. He.) | διάφορα ΨΝΧ (Rei.We.): διαφορά Ο (Wy. Be. He.) διαφοραί Si. (Hu.) | πλην Ω (ante πλην lacunam indicavit We.): άπλη Post (He.) γη μὲν ΨΝ (edd.): μὲν γη Ο Ι 10-11 γε, φασί (γέ φασι Rei. Wy. Dü.) Ω (Be): τε Rei. 1 γε We. Hu. He. | 11 παρ' έτέρων Ω (edd.): παρά <τών> ετέρων Βε. (Hu.) | 12 πνεθμα μεν και πθο Ω (edd. †We.): πνεῦμά <φα>μεν καὶ πῦρ Βε.¹ (Hu.) πνεύματος καὶ πυρὸς Rei.¹ (He.) | 13 κείμενα Ω (edd.): <τὰ> κείμενα Rei.¹ (Hu.) || C 4 ἐκουὲν O (dub. Wy. Dü.): ἐκραὸς CYINThM¹ (Be. †We.) εὐκραὲς Vatic. 2231 εύκραὸς W (dub. We.1) εὕ[κρα<τον ὂ]ν> Mil. ἐπιρρυὲν (scil. τῆ γῆ) Rei. έγκραθέν Kron. Po. (Hu.) κεκρατηκός Post κρατήσαν He. έξερρωγός Wy.1

portare dalla Fenicia le lettere dell'alfabeto, ausilio B della memoria<sup>26</sup> contro l'oblio, impedendo cosí che la maggior parte del genere umano rimanesse priva di vino, di prodotti del suolo e di istruzione<sup>27</sup>. Come dunque non considerare piú utile l'acqua, che conta un elemento in piú?<sup>28</sup>

8. Certo, partendo da questo punto, sarebbe possibile obiettare in senso contrario che la divinità ha avuto a disposizione quattro elementi per costruire, come un artefice29, l'universo, ed essi presentano a loro volta reciproche differenze<sup>30</sup>; senonché mentre la terra e l'acqua risultano poste a base del mondo in funzione di materia, e costituiscono la sostanza di cui le cose sono fatte e formate, si dice che esse possiedano ordine, disposizione, capacità generativa e riproduttiva nella misura in cui mutuano tutto ciò da altri elementi, l'aria e il fuoco, i quali agiscono da forze attive e produttive<sup>31</sup>, e da uno stato di inerzia simile alla morte le traggono fino alla fase della generazione: di questi due elementi è il fuoco ad esercitare la funzione di comando e di guida<sup>32</sup>. Ciò risulta chiaro per via induttiva: infatti la terra senza il calore è sterile e non produce frutto; ma il fuoco, espandendosi e permeandola di sé, la καὶ διαχέαν παρίστησιν εἰς τὴν γένεσιν ὀργῶντα·
οὐδεμίαν γὰρ αἰτίαν εὕροι τις ἄν, δι' ἢν ἄγονοι πέτραι καὶ τὰ κατεσκληκότα τῶν ὀρῶν, πλὴν ὅτι πυρὸς
οὐδ' ὅλως ἢ ὀλίγον μετέσχηκε.

9. Τὸ δ' ὅλον τοσοῦτον ἀπέχει πρὸς σωτηρίαν ἢ ἑτέρων γένεσιν αὐτοτελὲς εἰναι, ὥστε καὶ αὐτῷ φθορὰ πυρὸς ἔνδεια· συνέχει γὰρ ἡ θερμότης ἕκαστον ἐν τῷ εἰναι καὶ ἐπὶ τῆς ἰδίας οὐσίας φυλάττει καθάπερ Καὶ τἄλλα καὶ τὸ ὕδωρ· ἀπέχοντος δὲ καὶ ἐν∣δεήσαντος σήπεται, καὶ θάνατος ὕδατι καὶ ὅλεθρος ἐπίλειψις θερμότητος. 'Αμέλει τὰ λιμναῖα καὶ ὅσα στάσιμα τῶν ὑδάτων καί τιν' ἀδιεξόδοις ἐγκαθήμενα κοιλότησι μοχθηρὰ καὶ τελευτῶντα σήπεται τῷ κινήσεως ἤκιστα μετέχειν, ἢ τὸ θερμὸν ἐν ἑκάστοις ῥιπίζουσα τηρεῖ· περὶ τὰ μάλιστα φερόμενα καὶ ῥέοντα τῶν ὑδάτων, διὰ τὴν κίνησιν συνεχομένης τῆς θερμότητος

C 5 γένεσιν Ω (edd.): γέννησιν dub. Kron. Ι ὀργώντα Μ²Π (Wy. Dü. Be. We.): ὀργώντα ... Hu. ὀργάν τὰ <σκληρὰ> Adl. ὀργώντα <πάντα> Pat. όργῶσαν τ (Rei. Wy.1 He.) όρμῶντα νΟ3 όρῶντα Θ ἐργῶντα ΓhM1 ένεργοῦντα C ἐνεργῶντα YJWO¹ ἐναργῶντα N | 7 πλὴν Nab. (edd.): πάσιν CYJNΓhM1 (in W lac. 5 litt.) ἢ O (Rei. Wy. Dü.) πάσιν ἢ Be. 10 γένεσιν Ο (We. Hu.): γένεσιν τὸ ὕδωρ α²ΑΕνΟ³ (Rei. Wy. Dü. Be. He.) | 10-11 αὐτῷ φθορὰ πυρὸς ἔνδεια Μ²α²ΑΕ (edd.): αὐτὸ φθορὰ πυρὸς ἔνδεια α¹ν αὐτόφθειρα πυρὸς ἔνδεια ΨΝΓhΜ¹ αὐτῷ πυρὸς ἔνδεια φθορά Θ | 13 ἀπέχοντος δὲ καὶ Ω (edd.): ἀπ[εχ]όντος δ' ἢ Hu. D 1-2 ἐνδεήσαντος σήπεται Ω (edd.): ἐνδεήσαντος <πυρός> σήπεται Be. 2-3 ἐπίλειψις O (edd.): ἐπίληψις ΨΝΧυhΜ 4 τιν' ἀδιεξόδοις J (edd.): τινὰ ἀδιεξόδοις Θν τινὰ διεξόδοις ΨΝΓhΜ¹ τινὰ ἐν ἀδιεξόδοις Ο τὰ ἀδιεξόδοις Po. Cast.¹ τὰν ἀδιεξόδοις Be.² 1 5 καὶ del. Si. 7 τηρεί περί τὰ μάλιστα φερόμενα scripsi: τηρεί περί (†περί We.) τὰ μά λιστα φερόμενα Ω (edd.) τηρεί μάλιστα περί τὰ φερόμενα Po. (Hu.) τηρεί. διόπερ τὰ μάλιστα φερόμενα Wy.1 τηρεί. διόπερ τὰ μάλιστα φερόμενα He. τηρεί [περί] τὰ μάλιστα· <τὰ δὲ> φερόμενα Cast. ! 8 <ᾶ> post ὑδάτων suppl. Po. (Hu.)

rende fertile e la dispone alla procreazione<sup>33</sup>: infatti non si riuscirebbe a trovare altra ragione per cui sono infeconde le rupi e le scabre pendici dei monti, se non<sup>34</sup> quella che esse non contengono del tutto fuoco o che esso vi è presente solo in esigua quantità.

9. In generale l'acqua è tanto lontana da determinare in modo autonomo la preservazione o la generazione di altre sostanze, che la mancanza di fuoco equivale anche per essa all'annientamento: infatti il calore mantiene ogni cosa nel suo essere e la conserva nello stato che le è proprio, e ciò vale per tutte le altre sostanze e anche per l'acqua; ma se il calore stesso si va D dileguando e viene a mancare, l'acqua marcisce, cosicché l'estinguersi del calore equivale alla sua morte e alla sua distruzione35. Un esempio evidente è dato dalle paludi, dalle acque stagnanti e da quelle che si accumulano in cavità senza sbocco: cattive, finiscono col marcire, prive come sono quasi del tutto di quel movimento che stimola e mantiene il calore in ogni cosa<sup>36</sup>. Ouanto alle acque che scorrono con moto assai rapido, giacché l'afflusso continuo di calore le mantiene in

ούτω καὶ προσαγορεύομεν, ζῆν λέγοντες. Πῶς τοίνυν δυείν οὐκ ἀφελιμώτερον, ὃ τῶ ἐτέρω τὴν ἀιτίαν τοῦ εἶναι παρέσχηκε, καθάπερ τὸ πῦρ τῶ ὕδατι: Καὶ μήν, οδ παντάπασιν άπαλλαγέντος φθείρεται τὸ ζώον. Ε | τοῦτ' ἀφελιμώτερον δηλον γὰρ ὡς τὸ οὖ στερούμενον ούκ ἔστιν είναι, τοῦτο καὶ τὴν αἰτίαν παρέσχηκεν, ὅτ' ἦν. Ύγρότης μὲν οὖν καὶ τοῖς τεθνηκόσι πάρεστι καὶ οὐκ ἐξήρηται παντάπασιν ἐπεὶ οὐκ ἂν ἐσήπετο τὰ νεκρὰ τῶν σωμάτων, τῆς σήψεως εἰς ὑγρὸν ούσης ἐκ ξηροῦ μεταβολής, μάλλον δ' ὑγρῶν ἐν σαρκὶ φθορᾶς. Θάνατος δ' οὐκ ἄλλο τι πλὴν ἔκλειψις θερμού παντελής ψυχρότατοι τοίνυν οι νεκροί, και τὰς ἀκμάς, εἴ τις ἐπιχειροίη, τῶν ξυρῶν ἀπαμβλύνουσι δι ύπερβολήν ψυχρότητος. Καὶ ἐν αὐτῷ δὲ τῷ ζώω τὰ ήκιστα μετέχοντα άναισθητότερα, καθάπερ F ὀστά καὶ τρίχες καὶ τὰ | πόρρωθεν ἀφεστώτα τῆς καρδίας: σχεδὸν γὰρ ή πρὸς τὰ μὴ ζώ‹ντα τών ζών›των έκ της τοῦ πυρὸς γίγνεται παρουσίας διαφορά.

D 9 ζῆν Ω (def. Herw.: cf. LXX Num. 5, 17; edd.): ζεῖν Papab. (We.1) ζῆν <ως ζείν> dub. Po. | Πως O (edd.): ως ΨΝΓhM1 || Ε 1 τὸ secl. We. (Hu. He.) | 1-2 οὖ στερούμενον  $M^2\Pi$  (edd.): οὖ στερόμενον  $\Theta vO^2$ ύστερούμενον ΨΝ ύστερόμενον ΓhM1 2 ούκ ἔστιν είναι, τοῦτο καὶ Ο (edd.): οὐκ ἔστι τούτου είναι καὶ ΨΝΓhM¹ οὐκ ἔστι τοῦ<το> τοῦ είναι καὶ We. | 5 νεκρά Ο<sup>3</sup> Madv.: ὑγρὰ **O** (edd. ante Be.) | 6 οὕσης Ω (edd.): <ούκ> ούσης Kron. (He.) | 6-7 εν σαρκὶ φθορᾶς J<sup>2</sup>M<sup>2</sup>Πν (edd.): εν σαρκού φθοράς GO3 έν σαρκοφθοράς ΨΧυΜ1 έκ σαρκοφθοράς W2O1N Θh | 8 τοίνυν O (edd.): νῦν ΨΝΓ οὖν ΘG² γοῦν Po. | 9 ἐπιγειροίη Ω (edd.): ἐπικείροι (scil. τοὺς νεκρούς) Βε. ἐπιγειροίη <κείρειν> dub.  $Hu.^1$  | ξυρών  $E^{mg}$  κ $^{mg}$  (edd.): ξηρών O | 11 ἀναισθητότερα O: άναισθητότατα Hu. πυρός άναισθητότερα α<sup>2</sup>ΑΕβτγκέκ<sup>2</sup> Ald. (Wv.) άναισθητότερα πυρός Θ πυρός άναισθητότατα (edd.) | F 2 ή πρός τὰ μὴ ζῶ<ντα τῶν ζών>των (ex ἡ πρὸς τὰ <ζῶντα τῶν> μὴ ζώντων Schultz) Be.² (Hu.): ή πρὸς τὰ μείζω τῶν (†μείζω τῶν† We.)  $\Omega$  τὰ <ξώντα μείζων He. | 3 διαφορά **O** (edd.): διαφθορά v (Wy. Dü. Be.)

movimento, le chiamiamo 'correnti', intendendo dire che sono vive<sup>37</sup>. Come dunque, tra i due elementi, non ritenere più utile quello che fornisce all'altro la ragione della sua esistenza, cosí come il fuoco fa con l'acqua? Di certo, se un elemento col suo totale dileguarsi pro-E voca la distruzione dell' essere vivente, è proprio questo che risulta piú utile: infatti è evidente che una sostanza la cui privazione impedisce a un altro essere di vivere, deve anche avere avuto in sé la causa della sua esistenza. Ora, perfino nei morti è presente l'umidità e non svanisce mai del tutto: altrimenti i cadaveri non dovrebbero imputridire, essendo la putrefazione un passaggio da secco a umido<sup>38</sup>, e piú precisamente il corrompersi degli umori circolanti nel corpo. Quanto alla morte, essa non è altro che il completo estinguersi del calore: per questo i morti sono particolarmente freddi, e se ci si prova a raderli, si finisce con lo smussare il filo del rasoio per l'eccesso di freddo. E anche nei vivi le parti meno sensibili sono quelle che ricevono F meno calore, come le ossa, i capelli e le zone a grande distanza dal cuore: infatti è in linea di massima dalla presenza del fuoco che dipende la differenza tra vivenΦυτὰ μὲν γὰρ καὶ καρποὺς οὐχ ἡ ὑγρότης ἀναδίδωσιν ἀλλ' ἡ θερμὴ ὑγρότης· ἀμέλει τὰ ψυχρὰ τῶν ὑδάτων ἦττον ἢ οὐδ' ὅλως γόνιμα. Καίτοι γ' εἰ τῆ αὑτοῦ φύσει τὸ ὕδωρ καρποφόρον, δεῖ πάντοτε καὶ καθ' αὑτὸ ἀνα-958Α φέρειν καρπούς· | τὸ δὲ τοὐναντίον καὶ βλαβερόν ἐστιν.

10. 'Απ' ἄλλης ἀρχής. Πρὸς μὲν τὴν πυρὸς ὡς πυρὸς χρήσιν ὕδατος οὐ προσδεόμεθα, ἀλλὰ τοὐναντίον ἐμποδὼν γίγνεται κατασβέννυσι γὰρ καὶ διαφθείρει. Ύδατος δὲ τοῖς πλείστοις χρήσις οὐκ ἔστιν ἄνευ πυρός θερμανθὲν γὰρ ὡφέλιμον, οὕτω δὲ βλαβερόν. "Ωστε δυεῖν ἄμεινον, ὁ ἀφ' ἑαυτοῦ παρέχεται χρείαν, τοῦ ἑτέρου μὴ προσδεόμενον. Έτι ὕδωρ μὲν μοναχῶς ὡφέλιμον κατὰ θίξιν λουσαμένοις ἢ νιψαμένοις, τὸ δὲ πῦρ διὰ πάσης ἀσθήσεως, καὶ γὰρ διὰ τῆς ἀφῆς καὶ πόρρωθεν ὁρώμενον ὥστε προσείναι τοῖς ἄλλοις Β τῆς χρείας αὐτοῦ καὶ τὴν πολυεί|δειαν.

11. Τὸ γὰρ λέγειν ώς ἔστι ποτὲ ὁ ἄνθρωπος ἄνευ πυρός, οὐδ' ὅλως δύναται γενέσθαι ὁ ἄνθρωπος. Δια-

F 5 ψυχρὰ  $\mathbf O$  (edd.): ψυτὰ ΨΝΓhΜα¹ (He.) | 7 ὕδωρ καρποφόρον, δεῖ  $\Omega$  (edd.): ὕδωρ ἢν καρποφόρον, ἔδει Ald.¹ Xy. interpr. Kron.¹ || 958A 7 ἀφέλιμον  $\mathbf O$  (We. Hu.): ἀφελιμώτερον  $\Pi \Theta$  (edd.) | οὕτω  $\Omega$  (edd.): <καθ'> αὐτὸ Si. (Hu.) | 9 τοῦ ἐτέρου  $\mathbf O$ : τῷ ἐτέρο ΨΝΓhΜ¹ | 10 λουσαμένοις  $\Omega$  (edd.): γευσαμένοις  $\mathbf W$ y.¹ | νιψαμένοις  $\mathbf N$  (Wy.¹ Be. He.): ἀψαμένοις  $\mathbf O$  (edd.) βαψαμένοις Mil. | 13-B 1 τὴν πολυείδειαν We.¹: τὴν πολυτέλειαν  $\mathbf O$  (edd.), †πολ. We.) τὴν πολιτέλειαν  $\mathbf C$ ν τὴν πολυτέ νειαν vel τὴν εὐτέλειαν Rei.¹ τὸ πολυποίκιλον He. τὴν ποικιλίαν Si. (Hu.) || B 2 ἔστι  $\Omega$  (edd.): ἔστη  $\mathbf j^2$  Ald.¹ ἔζη Rei. | 2-3 ἄνευ πυρὸς \*\*\* lac. ind. Rei. (Dü. Be. We. Hu.): ἀβέλτερον (ἄτοπον Be.¹) ἄνευ γὰρ πυρὸς suppl. Rei. ἄνευ πυρὸς ἄτοπον He. ἄπορον ἄνευ γὰρ πυρὸς Herw.

ti e non viventi<sup>39</sup>. Cosí le piante e i frutti non li produce l'umidità in quanto tale, ma l'umidità associata al calore, tanto è vero che le acque fredde sono meno feconde o non lo sono affatto. Orbene, se l'acqua fosse per sua natura capace di produrre frutti, occorrerebbe che essa lo facesse in ogni circostanza e autonomamente, men958A tre al contrario può perfino causare effetti nocivi<sup>40</sup>.

10. Assumiamo un altro punto di partenza<sup>41</sup>. Per usare il fuoco in quanto tale non abbiamo bisogno di acqua, anzi al contrario essa è di impedimento, giacché lo estingue e lo annienta; invece nella maggior parte dei casi non è possibile utilizzare l'acqua senza il fuoco, giacché essa, se riscaldata, apporta maggiori benefici, altrimenti cosí com'è risulta dannosa. Di conseguenza fra due elementi è da ritenersi migliore quello che reca vantaggio da se stesso, senza dover ricorrere all'altro. Inoltre l'acqua è utile unicamente al contatto per coloro che si lavano o si bagnano<sup>42</sup>, mentre il fuoco lo è per tutti i sensi: infatti quando viene acceso è visibile anche a distanza<sup>43</sup>; dunque aggiunge alle altre sue vantaggiose caratteristiche anche quella di presentarsi sotto varie forme<sup>44</sup>.

11. Si ha poi un bel dire che in certi casi l'uomo vive anche senza il fuoco<sup>45</sup>: la verità è che l'uomo non

φοραί δ' είσιν εν γένει καθάπερ και εν άλλοις. Και την θάλατταν ή θερμότης ώφελιμωτέραν ἐποίησεν, ώς μάλλον καταθέρει τῶν ὑδάτων, ἐπεὶ καθ' αὑτήν γε τῶν λοιπῶν οὐδὲν διέφερε. Καὶ οἱ μὴ προσδεόμενοι δὲ τοῦ ἔξωθεν πυρὸς σὰχ ὡς ἀπροσδεεῖς τοῦτο πάσχουσιν, άλλὰ περιουσία καὶ πλεονασμώ τοῦ ἐν αύτοις θερμού ώστε και κατά τούθ' ύπερέχειν την τοῦ πυρὸς χρείαν, ὡς εἰκός. Τὸ μὲν ὕδωρ οὐδέποτε τοιούτον, ώστε μη δείσθαι των έκτός, τὸ δὲ πύρ ὑπ' C άρετης πολλης και αύταρκες. 'Ως οὖν στρατηγός άμείνων ὁ παρασκευάσας τὴν πόλιν μὴ δείσθαι τῶν ἔξωθεν συμμάχων, οὕτω καὶ στοιχείον τὸ τῆς ἔξωθεν ἐπικουρίας παρέχον πολλάκις μὴ δεομένους. Τοῦτο ρητέον πολλάκις και περί των άλλων ζώων, όσα μή πυρός δείται. Καίτοι γ' είς τοὐναντίον λάβοι τις ἄν, τὸ χρησιμώτερον εἶναι τοῦτο, ὧ χρώμεθα μόνοι καὶ μάλιστα τὸ βέλτιον ἐκ λογισμοῦ λαβεῖν δυνάμενοι. έπει τι λόγου χρησιμώτερον ἢ μᾶλλον ἀνθρώποις λυσιτελέστερον; ''Αλλ' οὐ πάρεστι τοῖς ἀλόγοις'. Τί

B 4-7 Καὶ τὴν θάλασσαν - διέφερε dub. transponenda putavit post βλαβερόν (958 A7) We. (He.) Ι 6 ώς μάλλον καταθέρει Μ2Πν (Ald. Xyl. Dü.): ώς καταθέρει (†καταθέρει We. Hu.) O ώς καταθερεί CJ ώς καταθέρη h ώς θέρει α<sup>1</sup> ώς μάλλον καταφέρει γ (Rei. Wy.) όσω μάλλον καὶ φέρει Rei. ' ώς μάλλον καταθερή Be. ώς μάλλον κατάθερμον He. ώστε διαφέρει We. 1 ώστε μάλιστα θέρειν τῶν ὑδάτων dub. Si. καθ' αὐτήν γε Rei. (Hu.): κατ' αὐτό γε ΧΘΟ' κατ' αὐτό τε ΨυGh καὶ ταυτότε N κατ' αὐτὸ Τ²Μ²Πν (Wy. We.) καθ' αὐτό γε Be. κατ' ἄλλο He. | 10 τοῦθ' ὑπερέγειν O (edd.): τοῦτο παρέχειν ΨΝΓhΜ¹ (Wy.) | 13 πολλής O (edd.): πολλοίς | C 4 παρέχον O (edd.): om. Θ (He.) παρέχων O<sup>2</sup>jNM | πολλάκις O (edd. †We. del. Hu. om. He.): deest in α πολλούς We.1 | δεομένους t (We. Hu.): δεομένης ΨΝΓhM δεομένων J2Π δεόμενον ΘΟ δεομένους ύπερέχον βΜ2ΠΘνΟ δεόμενον ύπερέχον He. | 4-6 Τοῦτο - δεῖται transposuit post θερμοῦ (958B 10) He. 6 πυρὸς δείται Wy. (edd.): προσδείται Ω | 7 μόνοι Paris. 3023 (Ald. apogr.)<sup>mg</sup> (edd.): μόνω  $\Omega$  | 8 τὸ  $\Omega$  (edd.): τὸ <οί> Po. (Hu.) | 9-10 μᾶλλον (†Hu.) ἀνθρώποις λυσιτελέστερον; ΟΘν (edd.): μᾶλλον

può del tutto esistere senza di esso. Ma, come negli altri campi, cosí anche in questo vi sono delle differenze specifiche. Addirittura<sup>46</sup> è il calore a far sí che dal mare possa trarsi maggior giovamento, in quanto lo riscalda piú delle altre acque<sup>47</sup>, poiché altrimenti, in sé almeno, non differirebbe in nulla dalle rimanenti masse liquide. Per di più quelli che non avvertono la necessità di fuoco dall'esterno, non risultano indifferenti a esso perché possono farne a meno, ma proprio per la sovrabbondanza e l'eccesso di calore che è in loro: dunque anche sotto questo aspetto l'esigenza del fuoco, come è naturale, risulta predominante. L'acqua non è mai tale da non aver bisogno di apporti esterni, mentre il fuoco basta a se stesso per le sue numerose pro-C prietà. Come dunque è da preferirsi quel comandante che ha munito la città in modo da non dover ricorrere ad alleati stranieri, cosí lo è quell'elemento che mostra di non avere continuamente bisogno di apporti esterni. Lo stesso si deve dire il piú delle volte anche per tutti gli altri esseri viventi che non avvertono il bisogno del fuoco. Eppure, volendo esaminare la cosa da un opposto punto di vista, piú utile sembra essere ciò di cui ci serviamo da soli e soprattutto riuscendo con l'intelligenza a coglierne il meglio: giacché, cosa vi è di piú utile o di molto più vantaggioso<sup>48</sup> per l'uomo della ragione? "Ma essa non si trova nei bruti"49. E allora?

οὖν; Διὰ τοῦθ' ἦττον ώφέλιμον ἐκ τῆς προνοίας τοῦ βελτίονος εὑρεθέν;

12. Έπεὶ δὲ κατὰ τοῦτο τοῦ λόγου γεγόναμεν, τί

D | τέχνης τῷ βίῳ λυσιτελέστερον; Τέχνας δὲ πάσας καὶ ἀνεῦρε τὸ πῦρ καὶ σῷζει διὸ καὶ τὸν Ἡφαιστον ἀρχηγὸν αὐτῶν ποιοῦσι. Καὶ μὴν ὀλίγου χρόνου καὶ βίου τοῖς ἀνθρώποις δεδομένου ὁ μὲν ᾿Αρίστων φησὶν ὅτι ὁ ὕπνος οἶον τελώνης τὸ ῆμισυ ἀφαιρεῖ τούτου, ἐγὼ δ' ἄν εἴποιμι διότι σκότος ' <τις> ἐγρηγόρσεως, εἰ μὴ τὸ πῦρ τὰ τῆς ἡμέρας ἡμῖν παρεῖχεν ἀγαθά, καὶ τὴν ἡμέρας καὶ νυκτὸς ἐξήρει διαφοράν. Εἰ τοίνυν τοῦ ζῆν οὐδὲν ἀνθρώποις λυσιτελέστερον καὶ τοῦτο πολυπλασιάζει τὸ πῦρ, πῶς οὐκ ἄν εἴη πάντων ἀφελιμώτατον;

ανθρώποις άλυσιτελέστερον;  $\mathbf{O}$  (Dü.) μάλλον άνθρώπω λυσιτελές έτερον;  $\mathbf{W}$   $\mathbf{W}$   $\mathbf{I}$  11 έκ  $\Omega$  (edd.): έκ <τὸ> Si. (Hu. He.)  $\mathbf{I}$  D 3-4 χρόνου καὶ βίου  $\Omega$  (edd.): χρόνου τοῦ βίου Mar.  $\mathbf{I}$  6-7 ἀν εἴποιμι διότι σκότος <τις> ἐγρήγορεν ἀεὶ: εἴποιμι διόπερ  $\mathbf{O}$  (†We. †Hu.) εἴποιμι διότι hΜ²νΟ³ εἴποιμ' ότι ΘΠ]²βγκτί (Ald. Rei. Wy. Dü. He.) Ante ἐγρήγορεν lacunam indicavit We. (Hu.) <τις> supplevi (cf. infra Be.¹ We.¹) ἐγρήγορεν  $\mathbf{O}$ : ἐγρηγορέναι ξ² (Xy. Wy.¹ Dü. He.) ἀεὶ  $\Omega$  (edd.): <ἄν εἴη> Post (He.) Τοτιμι locum exempli gratia sic restituendum censuerunt docti: ὅτι τὸ σκότος †ν γὰρ ἐγρηγορέναι Wy.¹ (Dü.) ἐγὸ δ' ἀν εἴποιμι, ὅτι τὸ σκότος 'ἐγρηγορέναι <μὲν γὰρ> ἔστι διὰ νυκτός, ἀλλ' οὐδὲν <ἄν ἦν> ὄφελος ἀπὸ τῆς ἐγρηγορεναι τὸ σκότος εἰ γὰρ καὶ τις ἐγρήγορεν We.¹ εἴποιμι ἐι ἄσπερ σκώπες ἐγρηγόρρευμεν Paton  $\mathbf{I}$  9 ἡμέρας καὶ νυκτὸς  $\mathbf{J}$ ²Μ²Πν (edd.): ἡμέραν νυκτὸς  $\mathbf{O}$  ἡμέραν διὰ νυκτὸς  $\mathbf{h}$  ἡμέρας νυκτὸς  $\mathbf{O}$  <πρὸς> ἡμέραν We. (Hu.)  $\mathbf{I}$ 1 πολυπλασιάζει cNυτν: πολλαπλασιάζει  $\mathbf{O}$  (edd.)

Forse per questo motivo è meno utile ciò che si è scoperto con la capacità che abbiamo di presentire il meglio?

12. E giacché siamo giunti a questo punto della D discussione<sup>50</sup>, cosa c'è di piú utile alla vita che l'arte? Tutte le arti è stato il fuoco a farle scoprire e a conservarle: per questo si ritiene Efesto loro creatore. E di quel breve spazio di vita<sup>51</sup> concesso all'uomo, Aristone dice che il sonno, come un esattore di imposte, ne porta via la metà<sup>32</sup>, mentre io direi che a farlo è l'oscurità: si può stare sempre svegli la notte, ma non si trarrebbe alcun vantaggio da questa veglia, se il fuoco non ci offrisse gli stessi benefici del giorno, annullando la differenza tra questo e la notte<sup>53</sup>. Se, dunque, non c'è nulla di piú vantaggioso per l'uomo che il vivere, e il fuoco è in grado di moltiplicarne la durata, come non dovrebbe essere il piú utile tra tutti gli elementi?

Ε 13. Καὶ μήν, οὖ πλεῖστον ἡ κρᾶσις | <ἑκάσ>της τῶν αἰσθήσεων μετείληφεν, τοῦτ' ἄν εἴη λυσιτελέστερον. Οὐχ ὀρᾶς οὖν, ὡς τῆ μὲν ὑγρᾶ φύσει σὐδεμία τῶν αἰσθήσεων καθ' αὐτὴν προσχρῆται χωρὶς πνεύματος ἢ πυρὸς ἐγκεκραμένου, τοῦ δὲ πυρὸς ἄπασα μὲν αἴσθησις, οἷον τὸ ζωτικὸν ἐνεργαζομένου, μετείληφεν, ἐξαιρέτως δ' ἡ ὄψις, ἥτις ὀξυτάτη τῶν διὰ σώματός ἐστιν αἰσθήσεων, πυρὸς ἔξαμμα οὖσα; Καὶ ὅτι θεῶν πίστιν παρέσχηκεν ἔτι τε, ἡ Πλάτων φησί, δυνάμεθα κατασχηματίζειν πρὸς τὰς τῶν ἐν οὐρανῷ κινήσεις τὴν ψυχὴν διὰ τῆς ὄψεως.

D 13 πλείστον Be.¹ (Hu. He.): πλείστον  $\Omega$  (Wy. Be. We.) | 13-Ε 1 κράσις <ἐκάσ>της Mil.: κρα – lac. 6 – τῆς W κρᾶσις τῆς CYJNΓhM¹ (Be. †We.) κρᾶσις ἡ  $\mathbf{O}$  (Wy.) ἡ κρατίστη Pat. (Hu.) ἑκάστη Emp. (He.) || Ε 2 τοῦτ'  $\mathrm{O}^2$ Γ²α²ΑΕΘν (Rei. Wy. Dü.): οὐκ  $\mathbf{O}$  (edd.) | 2-3 λυσιτελέστερον hM²ΠΘν (Rei. Wy. Dü.): λυσιτελέστατον  $\mathbf{O}$  (edd.) | 4 καθ' αὐτὴν  $\mathrm{O}^2$  dub. Be.¹ (Hu.): κατ' αὐτὴν  $\mathbf{O}$  (edd.) | 5 ἐγκεκραμένου  $\mathrm{M}^2$ Π (edd.): ἐκκεκραμένου  $\mathrm{G}^2$ Ν ἐκκεκραμμένου ΨΝ ἑκκρεμαμένου hb ἑκκρεμμαμένου α | 8 ἐστιν  $\mathrm{O}$  (edd.): ἐστν Be.¹ | post οὖσα notam interrogationis posuit Hu., quam We. He. post παρέσχηκεν, Be. post ὄψεως, Rei. Wy. Dü. post ἑγκεκραμένου.

E 13. E inoltre, quell'elemento di cui la mescolanza di ciascuno dei sensi partecipa in maggior grado, proprio questo dovrebbe essere il piú utile<sup>54</sup>. Non ti accorgi, dunque, che nessuno dei sensi utilizza l'elemento liquido per se stesso, senza che vi siano mescolati aria o fuoco, mentre del fuoco in quanto produttore di energia vitale, è partecipe ogni senso, e in particolar modo la vista, che risulta la piú acuta tra le facoltà corporee, essendo un'emanazione ignea?<sup>55</sup> Ed è proprio questa che ci ha dato la fede negli dèi<sup>56</sup>. E ancora, come afferma Platone, mediante la vista siamo in grado di conformare l'anima ai movimenti celesti.

E 6 cf. Plut. quaest. conv. 654D; Plat. Phaedr. 250d | 7-9 Plat. Tim. 47b

COMMENTO

|  | 8 |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

<sup>1</sup> L'esordio marcato da una citazione poetica è uno stilema tutt'altro che infrequente in Plutarco, e può presentarsi secondo due tipologie: o ex abrupto, come in questo caso e in quello del De fortuna (97C), che inizia direttamente con un verso di Cheremone (Τύχη τὰ θνητῶν πράγματ', οὐκ εὐβουλία), oppure preceduto da una breve frase introduttiva, come in Praecepta gerendae rei publicae (798A), dove due versi dell'Iliade (9, 55 s.) sono 'incastonati' subito dopo il vocativo con cui l'autore si rivolge al destinatario dell'opuscolo (& Μενέμαχε); in An vitiositas (498A) il verso euripideo πεπραμένον τὸ σώμα της φερνής ἔχων è addirittura preceduto solo dalla forma verbale ὑπομένει. Come osserva Castagna 1991, p. 180, "era quasi di rigore per Plutarco il ricordarsi dell'incipit della I Olimpica, che tanto piú doveva essergli fisso nella memoria, giacché, come per noi, era anche l'incipit di tutti gli Epinici". L'autore sembrerebbe fraintendere il testo pindarico, ma in realtà lo piega alle esigenze della sua argomentazione, omettendo volutamente la congiunzione ἄτε "come", collocata in anastrofe all'inizio del verso seguente ("l'oro come fuoco ardente"). Infatti è fin troppo noto che il poeta tebano non istituisce affatto una graduatoria tra gli elementi, collocando al secondo posto il fuoco, ma afferma, attraverso una successione di immagini analogiche, prima la superiorità assoluta dell'acqua e poi quella relativa dell'oro su ogni altro bene prezioso, per giungere infine a proclamare la supremazia dei giochi olimpici su tutte le altre gare sportive. Sulle citazioni pindariche in Plutarco si vedano l'appena citata rassegna di Castagna 1991 e, soprattutto, l'ampio studio ragionato di CANNATÀ FERA 1992.

<sup>2</sup> Alla citazione di Pindaro, collocata in posizione incipitaria, segue quella di Esiodo (*Theog.* 116): l'abbinamento è tutt'altro che casuale, dato che Plutarco si sente particolarmente legato a questi due poeti dalla comune origine beotica. Come fa rilevare Hirzel 1912 (p. 44), "Doch fehlt es dem Verehrer seiner heimischen Musen nicht an seinem Sinn für die Dichter seines Volkes und zu Hesiod und Pindar wird er nicht bloß eine Vorrschule durch Lokalpatriotismus gezogen". Sulla scia dello studioso tedesco, anche Russell 1973 (p. 47) afferma che Plutarco "was specially attracted to Hesiod and Pindar: they were Boeotian and Plutarch had a strong local patriotism", e

alle numerose citazioni dei due autori dedica ampia parte del capitolo riservato alle letture plutarchee (*The Scholar and his Books*, pp. 47-51). Allo stesso modo RAMÓN PALERM 2002 (p. 241 nota 2) parla di "razones patrióticas" e definisce "circunstancia no inusual en el de Queronea" il riferimento ravvicinato a entrambi gli autori.

<sup>3</sup> Si tratta evidentemente di una paretimologia sul tipo di quella in base a cui nel De primo frigido (948E) si interpretava κνέφας ("tenebra") come κενὸν φάους ("ciò che è privo di luce"). Non sembra infatti esservi alcun rapporto tra i vocaboli χύσις (da χέω "versare") e χάος (da χαίνω / χάσκω "spalancarsi"). Tuttavia tale interpretazione doveva essere alguanto diffusa fra gli scrittori antichi, come si ricava da un passo di Valerio Probo (in Verg. ecl. 6, 31, p. 21, 14 Keil) inserito da von Arnim fra le testimonianze sulla dottrina di Zenone (= SVF I 103, p. 29): Sunt qui singulis elementis principia adsignaverunt ... Thales Milesius magister eius (scil. Anaximenis) aquam. Hanc quidem Thaletis opinionem ab Hesiodo putant manare qui dixerit: ήτοι μὲν πρώτιστα γάος γένετ', αὐτὰρ ἔπειτα. Nam Zenon Citieus sic interpretatur, aquam χάος appellatum ἀπὸ τοῦ χέεσθαι. Quamquam eandem opinionem ab Homero possumus intellegere, quod ait 'Ωκεανόν τε θεών γένεσιν και μητέρα Τηθύν. Secondo MILAZZO 1991 (p. 431, nota 40) "il gusto della ricerca dell'etimologia di certe parole non consuete, come κνέφας in De primo frig. 948e-f e χύσις in Aqua 955e, 8, è plutarcheo" e costituirebbe dunque una ulteriore prova della genuinità dell'opuscolo.

<sup>4</sup> Mantengo con Wegenhaupt la lezione ἑκάτερος presente nella maggior parte dei manoscritti, rifiutando l'inutile emendamento ἑκατέροις di Bernardakis, accolto da Hubert e da Helmbold: si tratta di frase ellittica del verbo, aperta da un τὸ μὲν ("perciò", trascurabile nella traduzione) con funzione pronominale prolettica rispetto alla seguente proposizione causale.

<sup>5</sup> L'ovvio riferimento è agli Stoici. Fra le innumerevoli testimonianze sull'argomento basterà citare quella di Aristocle (ap. Eus. Praep. evang. 15, 816d), riportata anch'essa da von Arnim tra i frammenti di Zenone (SVF I 98, p. 27): Στοιχείον εἰναί φασι [scil.

οἱ Στωικοί] τῶν ὄντων τὸ πῦρ, καθάπερ Ἡράκλειτος, τούτου δ' ἀρχὰς ὅλην καὶ θεόν, ὡς Πλάτων. Sull'argomento cf. anche la successiva nota 32.

6 Sulla dottrina stoica della ἐκπύρωσις si vedano e.g. i due seguenti frammenti di Crisippo, rispettivamente tramandati da Alessandro di Afrodisia e da Ippolito e riportati in SVF II, pp. 183 e 184: ήγοῦνται (scil. οἱ ἐπὶ μικρὸν βλέποντες) γὰρ σημείοις τούτοις γρώμενοι έκπύρωσιν γίνεσθαι τοῦ όλου, ώς 'Ηράκλειτος μὲν πρὸ αὐτοῦ (scil. τοῦ 'Αριστοτέλους) καὶ οἱ τῆς ἐκείνου δόξης, οἱ δὲ ἀπὸ τῆς Στοᾶς μετ' αὐτόν (fr. 594). Προσδέχονται δὲ (scil. οἱ Στωικοί, Χούσιππος καὶ Ζήνων) ἐκπύρωσιν ἔσεσθαι καὶ κάθαρσιν τοῦ κόσμου τούτου οι μεν παντός, οι δε μέρους (fr. 598). Alla conflagrazione cosmica Plutarco fa riferimento in diversi luoghi degli opuscoli scritti in polemica con i medesimi Stoici: καὶ μὴν ὅταν ἐκπύρωσις γένηται, διόλου ζήν καὶ ζώον <ἔμψυχον τὸν κόσμον> εἶναί φησι (scil. ὁ Χρύσιππος) σβεννύμενον δ' αὖθις καὶ τὸ σωματοειδές τρέπεσθαι (Stoic, rep. 1053B = SVF II 605, p. 186); ὅταν ἐκπυρώσωσι τὸν κόσμον οὖτοι (scil. οἱ Στωικοί), κακὸν μὲν οὐδ' ότιοῦν ἀπολείπεται, τὸ δ' ὅλον φρόνιμόν ἐστι τηνικαῦτα καὶ σοφόν (Comm. not. 1067 A = SVF II 606, p. 186); άλλα τοῦ τε κόσμου πάλιν τὸ πῦρ δ σπέρμα λέγουσιν είναι <μείζον> καὶ μετὰ τὴν ἐκπύρωσιν είς σπέρμα μεταβαλείν τὸν κόσμον (ibid. 1077B = SVF II 618, p. 187, ma il testo è quello edito da CASEVITZ 2002).

<sup>7</sup> Si tratta di un'altra suggestiva quanto fantasiosa etimologia, richiamata anche in Quaest. conv. 736A: ὁ δ' ἀλίβας καὶ ὁ σκελετὸς ἐπὶ τοῖς νεκροῖς λέγονται. Similmente in Galeno (De temp. 1, 3, p. 9, 15-17 Helmreich) si legge che καλεῖσθαι γοῦν ἀλίβαντας τοὺς νεκροὺς ὡς ἄν οὐκέτι λιβάδα καὶ ὑγρότητα κεκτημένους οὐδεμίαν. In realtà l'origine del vocabolo è oscura, anche se alcuni lo connettono al lat. Libitina, dea della morte, e all'etr. lupu "morto". Platone (Resp. 387c) usa ἀλίβαντες nel probabile senso di "spettri" e lo associa ad ἔνεροι, termine che indica propriamente "quelli di sotterra", nonché ad altri nomi come Cocito e Stige, "il cui solo suono fa rabbrividire chi ascolta".

9 Mantengo la lezione μάχη di tutti i manoscritti, accolta solo da Wegenhaupt e sostituita da τύχη o da τέχνη nelle altre edizioni. Il nesso allitterante μάγη και μηγανή costituisce una endiadi: il suo senso allude al furto del fuoco da parte di Prometeo e al suo tremendo contrasto con Zeus. Il tema era ben noto a Plutarco, che lo lesse nella versione di uno dei suoi poeti preferiti e studiati, il corregionale Esiodo (Theog. 520-616; Op. 42-52).

10 L'idea che l'acqua sia all'origine della vita è presente in quasi tutte le cosmogonie dei popoli antichi. Secondo il poema accadico comunemente denominato Enuma elish ("Quando in alto ...") dalle parole con cui inizia, in principio c'è un insieme di acque indifferenziate, nel quale si distingue poi la prima coppia divina, formata da Apsu e Tiamat, cioè rispettivamente il mare e la massa delle acque dolci su cui galleggia la terra. Nella mitologia indiana l'acqua è la Prakriti, ossia la materia prima sulla cui superficie viene covato il Brahmanda, l'Uovo Cosmico. Cosí per i Cinesi l'acqua è il Wuchi, il Senza-culmine, una sorta di Caos informe privo di limiti spaziali che potrebbe ricordare quello qui evocato da Plutarco. Perfino nella Genesi lo spirito di Dio aleggia sulla superficie delle acque all'alba della creazione. È probabile che Talete di Mileto, la più antica figura storica di 'sapiente', abbia tratto anche ispirazione da queste antichissime credenze, tutte di origine orientale, per la sua dottrina che faceva dell'acqua l'archè delle cose: Aristotele (Met. 1, 3, 983b, 25 ss.), pur dichiarandosi convinto che tale opinione egli l'avesse ricavata dalla diretta osservazione della realtà, riporta anche il pensiero di chi la faceva risalire a Omero ed Esiodo (a loro va quasi certamente riferita l'espressione τούς παμπαλαίους), i quali "concepirono Oceano e Teti come autori della generazione (τῆς γενέσεως πατέρας), e fecero giurare gli dèi sull'acqua, la quale da essi è chiamata Stige".

Commento

11 Alla saga prometeica fa riferimento un passo del Cap. ex inim. ut. (86E-F), che oltre a tramandare un verso del perduto dramma satiresco di Eschilo Προμηθεύς πυρκαεύς (fr. 207 Radt), contiene un giudizio interlocutorio sul fuoco, la cui pericolosità è compensata dai benefici che esso può arrecare agli uomini: τοῦ δὲ σατύρου τὸ πῦρ, ὡς πρώτον ὤφθη, βουλομένου φιλήσαι καὶ περιβαλείν, ὁ Προμηθεύς: 'Τράγος γένειον ἀρα πενθήσεις σύ γε' κάει τὸν ἁψάμενον, ἀλλὰ φῶς παρέχει καὶ θερμότητα καὶ τέχνης ἀπάσης ὄργανόν έστι τοῖς χρήσθαι μαθοῦσι.

12 Il passo è stato giudicato insanabile da quando Reiske ha postulato una lacuna fra Προμηθέως e βίος, ma la relativa inequivocità di senso ha permesso varie proposte di integrazione, puntualmente registrate in Apparato. Da parte mia, però, ritengo di potere salvaguardare il testo tràdito, confortato in parte dall'opinione di Giangrande comunicata per epistulam a MILAZZO (2001, p. 477): se infatti posso convenire nel considerare una netta divisione del passo in due frasi connesse da un asindeto esplicativo marcato da un necessario punto in alto prima di Bíoc, e, pur con legittimo dubbio, ammettere che la prima frase sia ellittica del verbo, giacché la ellissi verbale è tipica dell'Atticismo, non ritengo ammissibile la omissione della preposizione «vev nel primo colo - mentre sarebbe stata accettabile nel secondo – ed accolgo la lezione dei manoscritti  $\Phi$ , che registrano due aven in raffinato chiasmo, uno dei quali verosimilmente scomparso per aplografia nel resto della tradizione.

<sup>13</sup> L'aneddoto si trova riportato anche in Es. carn. 995D, dove le parole pronunziate dal filosofo sono molto simili: ὑπὲρ ὑμῶν ... έγω παραβάλλομαι καὶ προκινδυνεύω. Diogene Laerzio (6, 34), forse con riferimento allo stesso episodio, si limita a dire che il Cinico καὶ ώμὰ δὲ κρέα ἐπεχείρησε φαγείν, ἀλλ' οὐ διώκεται, e poi (6, 76), tra le differenti versioni sulla sua morte, riferisce anche che où uèv ...

πολύποδα φαγόντα ώμον χολερική ληφθήναι καὶ ώδε τελευτήσαι. A proposito della forma in cui l'aneddoto viene sbrigativamente qui riportato e della sua scarsa attinenza con la tesi sostenuta da Plutarco, Sandbach 1939 (p. 201, nota 1), nel contesto delle argomentazioni volte a negare la genuinità dell'opera, sottolinea "the feeble way in which the anecdote about Diogenes is told" rispetto alla già ricordata versione contenuta nel De esu carnium. All'opposto Ramón Palerm 2002 (p. 243, nota 8) osserva che ciò appare significativo circa "la naturaleza del opúsculo", ipotizzando subito dopo che "muy probablemente el de Queronea realizó una primera versión de la obrilla con la intención de pulirla posteriormente lo que, por distintas razones, no le fue posible".

- 14 Per la struttura trimembre dell'anafora negativa CASTIGLIONI 1957 (p. 337) richiama *Plat. quaest.* 1107C: οὐδὲ γὰρ τάξις οὐδὲ μέτρον οὐδὲν οὐδὲ διορισμός. Sull'uso tipicamente plutarcheo di simili stilemi nelle opere piú marcatamente 'retoriche' si veda anche l'analisi che ne fa Senzasono 2000 in un suo saggio dedicato al *De usu carnium*, dove lo si considera soprattutto finalizzato a effetti di *auxesis* (p. 483). Per l'impiego di anafore trimembri in cui il senso negativo è espresso mediante l'α- privativo vd. *infra*, nota 27.
- 15 Il riferimento è a Hist. anim. 593b 29 s.: "Εστι δὲ τὸ τῶν ὅρνεων γένος πᾶν μὲν ὀλιγόποτον, οἱ δὲ γαμψώνυχοι καὶ ἄποτοι πάμπαν, εἰ μή τι ὀλίγον γένος καὶ ὀλιγάκις. Nella stessa opera l'affermazione è ribadita anche a 601a 32 s.: τὰ μὲν οὖν γαμψώνυχα, καθάπερ εἴρεται πρότερον, ὡς ἀπλῶς εἰπεῖν, ἄποτα πάμπαν ἐστίν.
- 16 Ai processi di trasformazione che rivelano la natura umida del grano si accenna anche in *Soll. anim.* 968A: οὐ γὰρ δὴ [scil. ὁ πυρὸς] παραμένει ξηρὸς οὐδ' ἄσηπτος, ἀλλὰ διαχεῖται καὶ γαλακτοῦται μεταβάλλων εἰς τὸ φύειν. Qui, come osserva Helmbold (ad loc.), Plutarco sembra alludere al processo di produzione della birra.
- <sup>17</sup> A fronte della tradizione manoscritta che oscilla tra ῥαον e ῥαδιον, entrambi poco spiegabili, Pohlenz ha congetturato un ῥαγδαῖον, recepito da Hubert. În effetti il nesso πῦρ ῥαγδαῖον è atte-

stato in Philostr. Imag. 1, 14, e l'aggettivo ricorre spesso in Plutarco, sia riferito a persone (soprattutto nelle *Vite*) nel senso latino di *acer* e collegato perciò a espressioni quali èv τοις άγωσι ο èv ταις στρατείαις (e.g. Pel. 1, 3), sia in quanto attributo di agenti atmosferici come γειμών e ὄμβρος (Dio 25, 6). E tuttavia ritengo preferibile la lezione péov presente in una terza mano di O, proposta da Meziriacus (Bachet de Méziriac) e recepita da Bernardakis e da Helmbold: essa ha il vantaggio di non essere del tutto ignota alla tradizione manoscritta, e soprattutto di non essere generica ma di alludere ad una delle forme più distruttrici del fuoco, quella della colata lavica. La fonte di questo luogo è di probabile origine stoica, come parrebbe evincersi da Cic. Nat. deor. 2, 41, in cui è contenuta una citazione da Cleante (SVF I 504, p. 113): atqui bic noster ignis, quem usus vitae requirit, confector est et consumptor omnium idemque, quocumque invasit, cuncta disturbat ac dissipat. Tuttavia nel frammento di Cleante riportato dall'Arpinate la contrapposizione non è tra fuoco e acqua, bensí tra il fuoco materiale e quello corporeo, che poco piú oltre è detto vitalis et salutaris.

- $^{18}$  Τὴν ἰσότητα καὶ τὸ ὅμοιον costituiscono una non infrequente endiadi.
- 19 Mantengo la lezione πολυπλασιαζόμενον presentata da tutti i manoscritti. La correzione πολλαπλασιαζόμενον, che risale alla edizione aldina ed è stata accolta da tutti gli editori, è basata sulla convinzione che la prima sia una forma tarda: la motivazione è però insufficiente, giacché la forma con πολυ- è attestata in autori del II secolo, come Erodiano e Galeno, e addirittura nella Settanta. È perciò antimetodico staccarsi in questo caso dalla compatta tradizione manoscritta.
- <sup>20</sup> MILAZZO 1991 (p. 429, nota 34) fa notare come il nesso πῦρ ... πάμφαγον si trovi anche in Eur. Med. 1187 (παμφάγον πυρός) e parla di "sottile riecheggiamento", un dato che avvalorerebbe, insieme con alcuni ricercati preziosismi lessicali, il carattere genuino dell'opuscolo. L'aggettivo è presente in altri due luoghi dei Moralia (Quaest. conv. 662E e Bruta anim. 991C), ma sempre riferito a esseri

viventi (gli animali o l'uomo): sarebbe questo l'unico caso di uso metaforico del termine in Plutarco, uso invece assai frequente soprattutto in autori tardi (Giovanni Crisostomo, Gregorio di Nazianzo, Orphica), presso i quali si incontra anche in unione con φλόξ.

- 21 Reiske ad loc. annota: "dictio abrupta sic integranda et explicanda est ab interprete: δυοίν χρησίμοιν ὄντοιν τὸ μετὰ τοῦ ἑτέρου χρήσιμον χρησιμώτερον έστι τοῦ χρησίμου μόνον ἄνευ τοῦ έτέoov".
- <sup>22</sup> La teoria dei quattro elementi è introdotta con parole assai simili anche in Prim. frig. 947E: Καὶ μὴν τεττάρων γε τῶν πρώτων ὄντων ἐν τῶ παντὶ σωμάτων ...
- <sup>23</sup> Sul mare come mezzo di comunicazione fra i popoli si veda Cap. ex inim. ut. 86E: της θαλάττης τὸ ύδωρ ἄποτόν ἐστι καὶ πονηρόν, ἀλλ' ίχθύας τρέφει καὶ πομπιμόν ἐστι πάντη καὶ πορεύσιμον ὄχημα τοις ποριζομένοις. Invece in Quaest. conv. 729B lo stesso mare viene definito όλως πολέμιον τη φύσει του άνθρώπου στοιyeîov. Che i Greci guardassero all'elemento equoreo da diversi e spesso contrastanti punti di vista è dimostrato dai vari termini usati per designarlo. Se in πόντος prevale appunto l'idea del mare come via di comunicazione (il vocabolo è notoriamente affine al lat. pons), ἄλς rimanda all'acqua salmastra e dunque alla sua assoluta inutilità per i fabbisogni umani, mentre il piú diffuso θάλασσα risale addirittura a un ignoto idioma preindoeuropeo, usato in questo caso dai protogreci per indicare un elemento sconosciuto nelle loro sedi di provenienza. A livello topico queste due opposte visioni dell'elemento equoreo sono entrambe presenti nelle letterature antiche, con una certa prevalenza di quella negativa, ben presto associata a una concezione etico-religiosa che vedeva la navigazione come qualcosa di innaturale e addirittura di empio, collegandola all'idea di ΰβρις, di superamento dei limiti imposti dagli dèi alla natura mortale. Numerosi gli esempi che in questo senso potrebbero essere citati, a partire dalla condanna esiodea della ναυτιλίη δυσπέμφελος (Op. 618) per arrivare fino a Hor., Carm. 1, 3, 21-24: neguiquam deus abscidit / prudens Oceano dissociabilis / terras, si tamen inpiae / non

tangenda rates transiliunt vada.

Commento

- <sup>24</sup> È parte del fr. B 99 D.-K., che Diels integrò con l'aggiunta, tra ήν ed εὐφρόνη, dell'espressione ἕνεκα τῶν ἄλλων ἄστρων, traendola da una stessa citazione eraclitea riportata da Plutarco in forma piú estesa e leggermente diversa (Fort. 98C): καὶ ώσπερ ἡλίου μὴ όντος ἔνεκα τῶν ἄλλων ἄστρων εὐφρόνην ἂν ἤγομεν, ώς φησιν 'Ηράκλειτος, ... Peraltro SANDBACH 1939 non manca di annoverare questo passo fra quelli che dimostrerebbero il carattere spurio dell'opuscolo, osservando che la citazione da Eraclito "is dragged in by heels that we may admire the writer's learning; but he has to amputate it to make it fit" (p. 201). In realtà Plutarco talvolta cita lo stesso luogo di un autore in modo diverso, omettendone qualche parola o addirittura sostituendola con un sinonimo. Cosí accade proprio con Eraclito in De E 392C e in Prim. frig. 949A per il fr. 22 B 76 D.-K. (vd. supra, nota 42 nel relativo Commento).
- <sup>25</sup> Inutile l'aggiunta di àv al testo dei manoscritti operata dagli editori a partire da Bernardakis: nel periodo ipotetico della irrealtà, qual è questo, la particella può essere omessa nell'apodosi. Il fatto che essa sia presente poco prima nella citazione di Eraclito non obbliga a respingere la variatio plutarchea.
- <sup>26</sup> Giovanni Stobeo ci ha conservato un brano del perduto Palamede di Euripide (fr. 578 Kannicht) in cui (v. 1) il poeta chiama le lettere dell'alfabeto, importate in Grecia dal fenicio Cadmo, τὰ τῆς ... λήθης φάρμακ(α) (donde Dölger propone nel testo plutarcheo la integrazione, superflua, di φάρμακα). Nell'eschileo Prometeo incatenato il protagonista, attribuendo a se stesso l'invenzione della scrittura, la definisce μνήμην ἀπάντων (v. 461). Plutarco parla dei Φοινίκεια διὰ Κάδμον ὀνομασθέντα anche in Quaest. conv. 738A, dove si dice che il πρώτος εύρετής della scrittura fu il dio Ermes (da identificarsi con l'egizio Thoth).
- <sup>27</sup> La successione trimembre degli aggettivi allitteranti in αprivativo (καὶ ἄοινον καὶ ἄκαρπον καὶ ἀπαίδευτον) costituisce uno stilema tipicamente plutarcheo, come ha mostrato Del Corno 1984

(p. 407 s.), che ne ha riscontrato l'occorrenza sia in un'opera giovanile come il De superstione (165C: ἄπρακτον ... καὶ ἄπορον καὶ ἀμήχανον) sia in uno scritto della piena maturità quale il De defectu oraculorum (432D: ἄγραφον καὶ ἄλογον καὶ ἀόριστον). La segnalazione di tale modulo stilistico nell'Aquane si deve però a MILAZZO 1991 (p. 432 s.), che lo annovera fra gli indizi della genuinità plutarchea di questo opuscolo.

- <sup>28</sup> Sulla teoria del mare come 'quarto elemento' e sulle perplessità che essa ha suscitato in alcuni commentatori si veda quanto detto nell'*Introd.*, a p. 192 s.
- <sup>29</sup> Come fa osservare Fuhrmann 1964 a proposito di questa immagine, "L'œuvre manuelle est l'image de la création: celle du démiurge" (p. 161, nota 6). Altrove (*Praec. ger. reip.* 807C-D) la figura del τεχνίτης adombra quella dell'esperto uomo di stato.
- <sup>30</sup> Inutile la correzione διαφοραί proposta da Sieveking e accolta da Hubert: il neutro sostantivato di quest'aggettivo è infatti di uso abbastanza comune, da Erodoto a Demostene e allo stesso Plutarco (*Prof. virt.* 77A e altrove).
- <sup>31</sup> Per il ruolo attivo attribuito fra i quattro elementi all'aria e al fuoco si veda la testimonianza di Nemesio di Emesa (*De nat. hom.* 5, p. 126 Morani = SVF II 418, p. 137): λέγουσι οἱ Στωικοὶ τῶν στοιχείων τὰ μὲν εἶναι δραστικά, τὰ δὲ παθητικά δραστικὰ μὲν ἀξρακαὶ πῦρ, παθητικὰ δὲ γῆν καὶ ὕδωρ.
- <sup>32</sup> Sulla preminenza assegnata dagli Stoici al fuoco e sulla capacità generatrice di questo elemento rispetto agli altri insiste Balbo, interlocutore del dialogo ciceroniano De natura deorum (2, 27-28): Iam vero reliqua quarta pars mundi: ea et ipsa tota natura fervida est et ceteris naturis omnibus salutarem inpertit et vitalem calorem. Ex quo concluditur, cum omnes mundi partes sustineantur calore, mundum etiam ipsum simili parique natura in tanta diuturnitate servari, eoque magis quod intellegi debet calidum illud atque igneum ita in omni fusum esse natura, ut in eo insit procreandi vis et causa gignendi. Nella

stessa opera (2, 57 = SVF I 171, p. 44) la natura è detta, secondo una definizione attribuita a Zenone, ignem ... artificiosum ad gignendum progredientem. Nella Vita di Camillo (20, 4), parlando del fuoco sacro custodito a Roma dalle Vestali, Plutarco afferma che alcuni spiegano questa forma di venerazione risalente al re Numa col fatto che κινητικώτατον ... ἐν τῆ φύσει τοῦτο [scil. τὸ πῦρ] κίνησις δέ τις ἢ σύν τινι κινήσει πάντως ἡ γένεσις.

- <sup>33</sup> Il passo, che ha costituito un rompicapo per gli studiosi, mi pare tuttavia sano. Due i punti controversi: 1) della coppia di participi che accompagnano πῦρ il primo, ἐκρυὲν (attestato dai manoscritti in alternativa a un insostenibile ἐκραὸς, probabilmente un errore del copista attratto dagli -ος della coppia di aggettivi precedenti) è stato sottoposto a una selva di correzioni del tutto superflue (registrate in *Apparato*); 2) il participio maschile ὀργῶντα non è corrotto e non precede alcuna lacuna: basta far seguire un punto fermo e ricordare, con Milazzo 2009, p. 479, che "l'uso del participio maschile invece del femminile è fenomeno comune nella prosa tarda, ed attestato in Plutarco stesso".
- <sup>34</sup> La restituzione dell'originaria lezione πλὴν rispetto al πᾶσιν di tutti i mss. denuncia un chiaro esempio (ricordato da IRIGOIN 1987, pp. CCLVII-CCLVIII) di errore risalente alla scrittura onciale del perduto archetipo e mantenutosi nel discendenti: ΠΛΗΝ, scritto ΠΛΕΙΝ per errore di iotacismo, è divenuto ΠΑCΙΝ, per cattiva lettura di due lettere consecutive (ΛΕ > ΛC)
- 35 Al contrario, in *Quaest. conv.* 725A-B si sostiene che è il calore a produrre effetti negativi di disgregazione e di contaminazione sull'acqua, come su altri liquidi, laddove invece le basse temperature ne esaltano la purezza e la potabilità: ὕδατος γὰρ ἡ ψυχρότης σχετικόν ἐστι φύσει ... ἡ δὲ θερμότης τά τ' ἄλλα καὶ τὸ μέλι [καὶ] τῆς ἰδίας ποιότητος ἐξίστησι φθείρεται γὰρ ἐψηθέν ... μεγίστην δὲ τῆ ἀτία πίστιν παρείχεν τὰ λιμναῖα τῶν ὑδάτων χειμῶνος γὰρ οὐδὲν διαφέροντα τῶν ἄλλων ποθῆναι, τοῦ θέρους γίνεται πονερὰ καὶ νοσώδη. In *De latenter viv.* 1129D la stagnazione delle acque che si trovano in luoghi ombrosi e appartati viene paragonata all'ottun-

μεις.

243

- <sup>36</sup> Sulla relazione che intercorre fra movimento e calore si veda *Tuend. san.* 123A: ἀν μὲν <οὖν> ἐνεργοῦντες τι ταῖς χερσὶ καὶ χρώμενοι τυγχάνωμεν, αὐτὴν τὴν κίνησιν ἐπάγειν ἐνταῦθα καὶ συνέγειν τὸ θερμόν.
- <sup>37</sup> Il testo dei manoscritti è stato sottoposto a inutili inversioni e aggiunte: diventa accettabile solo interpungendo dopo τερε̂ι (come suggerisce anche ΜΙΔΑΖΖΟ 2009, p. 480) e dando valore di relazione alla preposizione περὶ (inutile l'aggiunta del pronome relativo & operata da Pohlenz ed accolta da Hubert: la sua ellissi è fenomeno comune).
- <sup>38</sup> Alla definizione di σήψις e al suo rapporto con l'umidità e il calore è dedicato anche un passo delle *Quaestiones convivales* (658A): τὴν σήψιν τῆξιν <εἶναι> καὶ ῥύσιν σαρκὸς εἰς ὑγρὸν φθορῷ μεταβαλούσης, καὶ ὅλως ὑγραίνεσθαι τὰ σηπόμενα θερμασίαν δὲ πᾶσαν, ἄν μὲν ἢ μαλακὴ καὶ πραεῖα, κινεῖν τὰ ὑγρὰ καὶ κωλύειν, ἄν δ' ἢ πυρώδης, τοὐναντίον ἀπισχναίνειν τὰς σάρκας. Aristotele (*Meteor.* 379a 8) classifica il caldo (τὸ θερμόν) e il freddo (τὸ ψυχρόν) come ποιητικά, mentre qualifica come παθητικά il secco (τὸ ξηρόν) e l'umido (τὸ ὑγρόν).
- <sup>39</sup> Accogliamo, con Hubert, la correzione di Benseler, che si fonda verosimilmente su due errori di copiatura dovuti a iotacismo (μετ per μη) e a un salto *du même au même*. Quanto al forte iperbato che coinvolge l'articolo, esso non è estraneo all'uso plutarcheo (cf. nella stessa opera 958E).
- 40 Sull'azione combinata di umidità e di calore nella crescita delle piante e dei frutti cf. Quaest. conv. 735F: ἔστι μὲν οὖν καὶ φυτοῖς ὑγρότητι καὶ θερμότητι τεθηλέναι καὶ αὐξάνεσθαι.

- <sup>41</sup> Questa formula di transizione si trova pressoché identica in *Vit. pud.* 533F, come già era stato segnalato da Hirzel 1895, II, p. 127, nota 1. Secondo Milazzo 1991 (p. 431) si tratterebbe di uno dei numerosi dati comprovanti la genuinità dell'opuscolo. L'osservazione è fatta propria anche da Ramón Palerm 2002 (p. 248, nota 15): "se trata de otro indicio que apunta a la autoría genuina de Plutarco en relación con nuestro opúsculo". Su un altro versante l'espressione potrebbe costituire un significativo indizio dell'originaria *performance* orale in forma di 'conferenza' (vd. *Introd.*, par. 3).
- <sup>42</sup> Pur se tramandato dalla quasi totalità dei codici, il participio άψαμένοις, per dirla con Milazzo 2009, 481, "appare essere una ripetizione tautologica del senso espresso da κατὰ θίξιν": la correzione opportuna ce la offre il codice N, che reca νιψαμένοις, già suggerito in nota da Wyttenbach e accolto da vari editori. Rispetto a una forma attestata dalla tradizione, la correzione proposta da Milazzo 2009, pp. 481-482, βαψαμένοις, pur equivalente per il senso, mi sembra meno attendibile. Sono invece d'accordo con lo studioso quando osserva che l'errata forma tràdita possa essere stata prodotta dal riecheggiamento del successivo άφῆς.
- <sup>43</sup> Il concetto in base al quale non solo il senso del tatto ma anche quello della vista risulta piú sensibile al fuoco è espresso anche in *Prim. frig.* 948D: ἡ δὲ θερμότης, διαχεῖ τὴν αἴσθησιν τοῦ ἀπτομένου καθάπερ ἡ λαμπρότης τοῦ ὁρῶντος.
- <sup>44</sup> Non mi sembra possibile difendere il πολυτέλειαν dei codici, pur se di concorde attestazione: propongo di leggere πολυείδειαν (suggerito in nota da Wegenhaupt), termine difficilior, che, rispetto alle correzioni proposte (vedi Appar.), ha il vantaggio di essere paleograficamente vicino. Il dotto tentativo di difendere il πολυτέλειαν dei manoscritti operato da MILAZZO 2009, p. 482, si scontra con l'attesa contestuale, che non richiede il senso di "alto valore", bensí quello di "multiformità".
- <sup>45</sup> A questo punto molti editori ipotizzano la presenza di una lacuna che viene variamente integrata mediante aggettivi neutri col

245

senso di "sciocco" o "assurdo" (άβέλτερον, ἄπορον, ἄτοπον e simili), e sottintendendo ἐστί. In realtà l'infinito τò ... λέγειν non richiede alcun predicato se gli si attribuisce valore esclamativo, il che giustifica anche la presenza dell'articolo (cf. Humbert 19603, p. 125 s.). Su questa interpretazione abbiamo modellato la nostra traduzione italiana, ma potrebbe anche avanzarsi un'ipotesi collaterale, legata all'originaria forma di 'conferenza' dell'opuscolo. Infatti, nel pronunziare la frase in questione con un tono fra lo stupito e l'indignato (di "étonnement et indignation" parla appunto Humbert 19603, p. 125, a proposito dell'infinito esclamativo), l'oratore potrebbe aver fatto un gesto eloquente come quello, ancora oggi assai comune, di toccarsi il capo a indicare che una tale affermazione può solo essere frutto di stoltezza o di pura follia. Un caso analogo si ha nell'esordio dell'orazione lisiana Per l'invalido (24, 2), in cui la frase et uèv yàp έγεκα χρημάτων με συκοφαντεί ("se infatti mi calunnia per denaro ..."), da molti variamente corretta nel testo o nell'interpunzione, viene lasciata inalterata da editori come Thalheim (Lysiae orationes, Leipzig 1901, 1913<sup>2</sup>) e Gernet-Bizos (Lysias. Discours, Paris 1924-1926, 19895) proprio sulla base di una simile ipotesi formulata per primo da Guttentag (Progr. Aarau 1878).

- $^{46}$  Il kaì ad apertura di frase ha valore rafforzativo, così come quello che apre la frase successiva.
- <sup>47</sup> Il passo, considerato insanabile, invece appare sano, solo che venga accolta la lezione di una parte dei codici, che comporta l'inserimento di μᾶλλον, da cui dipende il genitivo τῶν ὑδάτων. Quanto a καταθέρει, non ritengo metodicamente corretto negargli fiducia solo perché si tratta di un unicismo plutarcheo e in genere di un verbo rarissimo: anzi ciò costituisce un buon motivo per accoglierlo, tanto piú che, come è stato osservato (MILAZZO 2009, p. 482), Plutarco non è alieno dall'uso del preverbio κατά come rafforzativo.
- $^{48}$  Il μᾶλλον che rafforza il comparativo ha evidentemente dato fastidio a Hubert, che lo marca con una crux desperationis: fanno bene invece gli altri editori a mantenerlo, giacché si tratta di un costrutto non ignoto alla prosa greca e dallo stesso Plutarco usato

anche altrove (Lys. 8, 5; Apophth. Lac. 241F).

Commento

- <sup>49</sup> Il ricorso all'obiezione affidata a un interlocutore fittizio è tipico dello stile diatribico e rimanda ancora una volta a una comunicazione di tipo orale, che precede la redazione scritta dell'opuscolo.
- <sup>50</sup> La frase è un ennesimo esempio di demarcativo relativo a cambiamento di discorso, unito ad un connettivo come il plurale didattico (cf. D'IPPOLITO 2010, p. 100): espedienti retorici che richiamano una originaria destinazione aurale del testo.
- <sup>51</sup> Si tratta di un'endiadi, procedimento nient'affatto estraneo a Plutarco: inutile la correzione di MARCOVICH 1972, p. 165, che muta il καὶ in τοῦ (cf. MILAZZO 2009, p. 484).
- <sup>52</sup> Il detto di Aristone è riportato in SVFI 403, p. 90. L'immagine si trova anche in Clem. Alex., Paed. 2, 81, 5: ὁ γὰρ ὕπνος ὥσπερ τελώνης τὸν ἥμισυν ἡμῖν τοῦ βίου συνδιαιρεῖται χρόνον.
- <sup>53</sup> Il passo è fra i piú tormentati: diversi i tentativi di risanamento piú o meno lambiccati e le dichiarazioni di resa attraverso cruces o indicazioni di lacuna (vd. Appar.). Credo di offrire un testo accettabile operando minimi interventi. Anzitutto va modificata la interpunzione: la frase che inizia con ὁ μὲν ᾿Αρίστων να strettamente collegata all'altra che inizia con ἐγὼ δ' e separata solo da virgola e non da punto in alto, mentre dopo σκότος va inserita una interpunzione piú consistente, un punto in alto, che conclude un pensiero (Aristone afferma che è il sonno a toglierci metà della vita, Plutarco invece ne fa responsabile il buio) e insieme apre a una dimostrazione. Accolgo διότι di una parte dei manoscritti, considerando che questa particella viene spesso usata nella κοινή e talora anche da Plutarco al posto di ὅτι, e unico vero intervento inserisco un τις, quale necessario soggetto del verbo, scomparso forse a causa di una sorta di aplografia influenzata dal precedente σκότος.
- <sup>54</sup> Gli editori, a partire da Bernardakis, considerano la frase come interrogativa ma non accettano la lezione κράσις τῆς dei ma-

noscritti, emendandola in έκάστη ο in ή κρατίστη. Con Wyttenbach torno a ritenere la frase come enunciativa e riprendo il τοῦτ' di una parte dei codici, mentre accolgo la felice integrazione di ΜΙ.ΑΖΖΟ 2009, pp. 485-486, κρᾶσις <ἐκάσ>της. Viene cosí recuperato l'importante concetto di κρᾶσις richiamato nel periodo successivo.

<sup>55</sup> L'uso del raro termine ἔξαμμα viene attribuito a Crisippo da Giovanni Stobeo (I p. 214, 1 Wachsmuth = SVF II 652, p. 196): Χρύσιππος τὸν ἥλιον εἶναι τὸ ἀθροισθὲν ἔξαμμα νοερὸν ἐκ τοῦ τῆς θαλάσσης ἀναθυμιάματος, σφαιροιδῆ δὲ εἶναι τῷ σχήματι. Invece Plutarco o, comunque, l'autore della compilazione sulle Opinioni dei filosofi (plac. philos. 2, 20, 890 Å 4 = SVF II 655, p. 196) ascrive genericamente agli Stoici la stessa definizione del sole come "massa ignea dotata di intelligenza" e usa l'espressione ἄναμμα νοερόν. In ogni modo, l'eccellenza della vista sugli altri sensi e la sua natura ignea sono concetti stoici (cf. SVF II 863 e 866, pp. 232 s.), e l'ipotesi di un impiego allusivo del vocabolo ἔξαμμα da parte di Plutarco non è affatto da escludersi (vd. anche Introd. all'Aquane, p. 193).

<sup>56</sup> "Perché la vista ci mette innanzi lo spettacolo delle meraviglie della natura, prova irrefragabile dell'esistenza di Dio": cosí commenta il passo Francesco Ambrosoli in Adriani 1829, p. 414.

**INDICI** 

| <b>INDEX</b> | LOCORUM | LAUDATORUM * |
|--------------|---------|--------------|
|--------------|---------|--------------|

| Adespota epica (?)  | fr. anon. 384 Schneider    | 949B      |
|---------------------|----------------------------|-----------|
| Adespota lyrica     | fr. 1006 (= adesp. 88) PMG | 952F      |
| Aeschylus           | fr. 360 Radt               | 950E      |
| Anaximenes          | 13 B 1 DK.                 | 947F-948A |
| Archelaus           | 60 B 1a DK.                | 954F      |
| Archilochus         | fr. 184 West               | 950E-F    |
| Aristo Chius        | SVF I 403                  | 958D      |
| Aristoteles         | Hist. anim. 593b, 29-30    | 956C      |
|                     | (cf. 601a, 32-33)          |           |
|                     | fr. 212 Rose               | 949C      |
| Chrysippus philos.  | SVF II 407 (cf. 806)       | 946B-C    |
| Cirrysippus pintos. | SVF II 429                 | 952C-D    |
|                     | SVF II 430                 | 948D-949C |
|                     | 011 11 100                 | 7400 7470 |
| Democritus          | 68 A 120 DK.               | 948C      |
| Diogenes            | V B 93 Giann.              | 956B      |
| F 1                 | 21 A (0 D W                | OFAE      |
| Empedocles          | 31 A 69 DK.                | 953E      |
|                     | 31 B 17 DK., vv. 18-20     | 947D      |
|                     | 31 B 17 DK., v. 19         | 952B      |
|                     | 31 B 19 DK.                | 952B      |
|                     | 31 B 21 DK., vv. 3, 5      | 949F      |
| Heraclitus          | 22 B 76 DK.                | 949A      |
|                     | 22 B 99 DK.                | 957A      |
| Hesiodus            | Op. 255                    | 948E      |
|                     | Th. 116                    | 955E      |
|                     | Th. 119                    | 948F      |
| Homerus             | <i>Il.</i> 17, 649         | 948E      |
|                     | Il. 21, 330-382            | 950E      |
|                     |                            |           |

<sup>\*</sup> Liber De primo frigido continetur pp. 945E-955C; libellus Aquane an ignis sit utilior pp. 955D-958E.

|       |           | 7 1   |       |
|-------|-----------|-------|-------|
| Index | : locorum | laude | torun |

| - | - | - |
|---|---|---|
|   |   |   |
|   |   |   |

| Homerus          | Il. 21, 435-469   | 950E   |
|------------------|-------------------|--------|
|                  | Od. 5, 469        | 952A*  |
|                  | Od. 9, 144-145    | 948E   |
| Pindarus         | Ol. 1, 1          | 955D   |
|                  | Isthm. 4, 84      | 949A   |
| Plato            | Phaedr. 247a      | 954F   |
|                  | <i>Tim.</i> 47b   | 958E   |
| Posidonius Apam. | fr. 94 EdelstKidd | 951F   |
| Strato Lampsac.  | fr. 49 Wehrli     | 948C-D |
|                  | (                 | 0534   |
| Theophrastus     | fr. 174 Fortenb.  | 952A   |
|                  | fr. 175 Fortenb.  | 953C   |

## INDEX NOMINUM \*

| "Αιδης       | 948E, 953A      | Θεόφραστος                          | 952A, 953C       |
|--------------|-----------------|-------------------------------------|------------------|
| Αισχύλος     | 950E            | Θράκη                               | 951E             |
| 'Αναξιμένης  | 947F            | Θυιάδες                             | 953C             |
| 'Απόλλων     | 950E            |                                     |                  |
| 'Αριστοτέλης | 948A, 949C,     | 'Ινδοί                              | 957A             |
|              | 950B, 956C      | "Ιστρος                             | 949E             |
| 'Αρίστων     | 958D            |                                     |                  |
| 'Αρχέλαος    | 954F            | Καΐσαρ                              | 949E             |
| 'Αρχίλοχος   | 950E            | 07/94/04/2018/93/04/04 <b>L</b> 172 |                  |
| 'Αχέρων      | 948E            | Λιβύη                               | 951E             |
| Βορέης       | 949B            | Νεῦκος                              | 952B             |
| Dobeite      | 7-17 <b>D</b>   | Νότος                               | 949B             |
| Γĥ           | 953 A           | Νύξ                                 | 953 A            |
| - η          | 73311           | 1105                                | )))A             |
| Δελφοί       | 953C            | "Ομηρος                             | 947D, 951F       |
| Δημόκριτος   | 948C            |                                     |                  |
| Διογένης     | 956B            | Παρνασός                            | 953C             |
|              |                 | Πέρσαι                              | 950F             |
| Έλλάς        | 957A            | Πίνδαρος                            | 949A, 955D       |
| "Ελληνες     | 957A            | Πλάτων                              | 948C, 958E       |
| Έμπεδοκλής   | 948C, 948D,     | Πόντος                              | 951F             |
| 9            | 49F, 952B, 953E | Ποσειδών                            | 950E             |
| "Ερεβος      | 953A            | Ποσειδώνιος                         | 951F             |
| Έστία        | 948B, 954F      | Προμηθέυς                           | 956B             |
| <b>7</b>     |                 | <b>T</b>                            |                  |
| Ζεύς         | 955F            | Σκυθία                              | 951E             |
| 14227730 N N |                 | Στράτων                             | 948C, 948D       |
| 'Ηράκλειτος  | 957A            | Στόξ                                | 954C             |
| 'Ησίοδος     | 948F, 955E      | Στωικοί                             | 946C, 948C (bis) |
| "Ηφαιστος    | 950E, 958D      |                                     |                  |

<sup>\*</sup> Liber De primo frigido continetur pp. 945E-955C; libellus Aquane an ignis sit utilior pp. 955D-958E.

Index nominum

252

| Τάρταρος  | 948F (bis)       |
|-----------|------------------|
| Τιτάριος  | 954C             |
| Φαβωρίνος | 945F, 949F, 955C |
| Φιλότης   | 952B             |
| Φοινίκη   | 957A             |
| Χάος      | 955E             |
| Χούσιππος | 952C, 952D       |

## INDICE DEL VOLUME

| Introduzione generale                              | pag.            | 5   |
|----------------------------------------------------|-----------------|-----|
| 1. De primo frigido e Aquane an ignis sit utilior: |                 |     |
| le ragioni di un abbinamento                       | <b>&gt;&gt;</b> | 7   |
| 2. Lingua e stile                                  | <b>&gt;&gt;</b> | 8   |
| 3. Tradizione manoscritta                          | <b>&gt;&gt;</b> | 12  |
| 4. Edizioni a stampa e traduzioni                  | <b>&gt;&gt;</b> | 15  |
| 5. Criteri editoriali                              | <b>&gt;&gt;</b> | 17  |
| Conspectus siglorum et compendiorum                | <b>&gt;&gt;</b> | 27  |
| RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI                          | <b>&gt;&gt;</b> | 35  |
| L'ORIGINE DEL FREDDO                               | <b>»</b>        | 51  |
| Introduzione                                       | »               | 53  |
| 1. Il De primo frigido nel macrotesto              |                 |     |
| dei <i>Moralia</i>                                 | <b>»</b>        | 53  |
| 2. Contenuto e struttura                           | »               | 59  |
| 3. Elementi di epistemologia plutarchea            | <b>&gt;&gt;</b> | 68  |
| Sommario dell'opera                                | <b>»</b>        | 77  |
| TESTO E TRADUZIONE                                 | <b>»</b>        | 83  |
| Commento                                           | <b>»</b>        | 143 |
|                                                    |                 |     |
| Se sia piú utile l'acqua o il fuoco                | <b>»</b>        | 175 |
| Introduzione                                       | <b>»</b>        | 177 |
| 1. Il dibattito critico                            | <b>&gt;&gt;</b> | 177 |

| <ul> <li>2. Struttura dell'Aquane: forma e contenuto</li> <li>3. L'Aquane come conferenza:</li> <li>'segnali di genere'</li> <li>4. Strutture 'antilogiche' nell'Aquane</li> <li>5</li></ul> |   | 0.00 | »               | 180<br>185<br>192 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|------|-----------------|-------------------|
| SOMMARIO DELL'OPERA                                                                                                                                                                          |   | 500  | <b>»</b>        | 199               |
| TESTO E TRADUZIONE                                                                                                                                                                           | • | ٠    | <b>»</b>        | 203               |
| COMMENTO                                                                                                                                                                                     | • | ¥    | <b>&gt;&gt;</b> | 229               |
|                                                                                                                                                                                              |   |      |                 |                   |
| Indici                                                                                                                                                                                       |   |      | <b>&gt;&gt;</b> | 247               |
| Index locorum laudatorum                                                                                                                                                                     |   |      | >>              | 249               |
| Index nominum                                                                                                                                                                                |   | •:   | <b>&gt;&gt;</b> | 251               |